



# رانحة الوصال

محفوظٽ جميع جيون

الطبعة الأولى ٢٠١٥

#### رانحة الوصال

نفحات معرفية عطِرة

العارف الرباني آية الله السيّد أحمد النجفي (دام ظله)



لبنان ـ بیروت تلفون: ۱۳۸۱۸۴/۳۰

# رائحة الوصال

# نفحات معرفية عطرة

العارف الرباني آية الله السيّد أحمد النجفي (دام طله)





#### المقدمة

## بسم الله الرحمن الرحيم

الحمد لله ربّ العالمين، والصلاة والسلام على خير خلقه محمد وآله الطيبين الطاهرين المعصومين، واللعنة الدائمة على أعدائهم ومخالفيهم ومعانديهم ومبغضيهم ومنكري فضائلهم ومناقبهم من الآن إلى قيام يوم الدين، آمين يا رب العالمين.

إِنْ أَهُلُ البيت ﴿ وَإِن مِن شَيْءٍ إِلَّا عِندَنَا خَرْآبِنُمُ وَمَا نُنَزِلُهُۥ إِلَّا بِقَدَرٍ مَّعْلُومٍ ﴿ (1) اللامتناهية ، ﴿ وَإِن مِن شَيْءٍ إِلَّا عِندَنَا خَرْآبِنُمُ وَمَا نُنَزِلُهُۥ إِلَّا بِقَدَرٍ مَّعْلُومٍ ﴾ (1) وكل واحد ينهل من هذا العلم بحسب محبّته وظرفيته الوجودية. ولذلك ، فمن أراد الله عليه أن يبدأ بهم ، «من أراد الله بدأ بكم ومن وحده قبِل عنكم ومن قصده توجّه إليكم (1) لأنهم على هم القرآن الناطق والقرآن العيني .

ورد عن الإمام زين العابدين ﷺ قوله: «كتاب الله عزّ وجل

<sup>(</sup>١) سورة الجِجر، آية ٢١.

<sup>(</sup>٢) الزيارة الجامعة، مفاتيح الجنان.



على أربعة أشياء، على العبارة والإشارة واللطائف والحقائق. فالعبارة للعوام والإشارة للخواص واللطائف للأولياء والحقائق للأنبياء»(١). ولذا، عليك أيها الموالي أن تعرف من أيّ صنف أنت، وإذا قرأت مطلباً علمياً، هل ستقف عند العبارة فقط أم أنك ستبلغ إلى لطائف هذه العبارة وحقيقتها؟

ومن هنا، عليك أن تطلب من الله عزّ وجل أن يجعلك من أهل اللطائف والحقائق، إذ ليس أياً كان يمنّ الله تبارك وتعالى عليه بالانتهال من العلوم والمعارف الإلهية الغيبية إلّا إذا كان من أهل الولاية وأهل السر الذي لا يناله إلا ذو حظ عظيم.

ورد عن الإمام جعفر الصادق على أنه قال لولده إسماعيل: "يا بنيّ، إجتهد في تعلّم علم السّر فإنّ بركته كثيرة، أكثر مما يُظنّ. يا بنيّ، من تعلّم علم العلانية وترك علم السّر يهلك ولا يسعد. يا بنيّ، إنْ أردتَ أن يكرمك ربّك بعلم السّر، فعليك ببغض الدنيا، واعرف خدمة الصالحين، وأحكم أمرك للموت، فإذا اجتمعت فيك هذه الخصال الثلاث، يُكرمك ربّك بعلم السّر».

أيها الموالي، كيف لك أن تبلغ علم السر إنْ كنتَ مستغرقاً في دنياك وعابداً لهواك وغافلاً عن أمر مولاك ولم تُوفَّق حتى الآن لمعرفة الصالحين؟ وأنّى لك خدمتهم؟ والسيّد القوم خادمهم (٢) كما قال رسول الله على، فهنيئاً لمن كان خادماً لابن فاطمة

<sup>(</sup>١) ميزان الحكمة، ج٣ ص٢٥٣١.

<sup>(</sup>٢) مكارم الأخلاق، الطبرسي، ص٢٥١.

الزكية الذي ترنّم قائلاً في دعاء عرفة: "إلهي تردّدي في الآثار يوجبُ بعدَ المزار فاجمعني عليك بخدمة توصلني إليك" ()، وكما ورد في دعاء كميل: "حتى تكون أعمالي وأورادي كلها ورداً واحداً وحالي في خدمتك سرمداً (()). فكيف وما هي الخدمة السرمدية، هل فكرنا؟

ولذا، إسعَ لخدمة الصالحين لتنال علم السّر وتبلغ حقيقة الإيمان. وسلّم أمرك للموت وارضَ بكل ما ينزل عليك من قضاء الله وقدره، فكما يقول الرسول الأكرم فلاله عبد حقيقة الإيمان حتى يعلم أنَّ ما أصابه لم يكن ليخطئه وما بلغ عبد حقيقة الإيمان حتى يعلم أنَّ ما أصابه لم يكن ليخطئه وما أخطأه لم يكن ليصيبه "" فإن اجتمعت فيك هذه الصفات الثلاث، عندها يُكرمك ربّك بعلم السّر، وإلا فسوف تكون من المُنكرين له، ذلك أنّ من يعجز عن معرفة هذه المقامات العالية، يلجأ إلى إنكارها، وإنما دعاه إلى الإنكار الجهلُ والحسدُ وحبُّ النفسِ والدنيا، ﴿ ثُمُ كَانَ عَنِقِبَهُ الَّذِينَ أَسَّوُا الشَّوَا السُّوَا السَّوَا السَّوا السَّوَا السَّوَا السَّوَا السَّوَا السَّوَا السَّوَا السَّوا السَّوا المَالِقَالَ المَالِمَا السَّوا اللهِ المِنْ السَوْلَ المَالَّمَا السَّوا المَالَمَا السَّوا السَّوا المَالَمَا السَّوا السَّوا

وإنّ الإنكار من أخطر مكائد الشيطان، فعن أمير المؤمنين على عن الرسول الأكرم على قال عندما سألَنْهُ العقيلة زينب على عمّا سيجري في كربلاء: «أن إبليس لعنه الله في ذلك اليوم يطير فرحاً

<sup>(</sup>١) دعاء عرفة للإمام الحسين عَلَمْ، مفاتيح الجنان.

<sup>(</sup>٢) دعاء كميل، مفاتيح الجنان.

<sup>(</sup>٣) كنز العمال ١: ١٢/٢٥.

<sup>(</sup>٤) سورة الروم، آية ١٠.



فيجول الأرض كلها بشياطينه وعفاريته فيقول: يا معاشر الشياطين، قد أدركنا من ذرية آدم الطّلبة وبلغنا في هلاكهم الغاية وأورثناهم النار إلّا من اعتصم بهذه العصابة، فاجعلوا شغلكم بتشكيك الناس فيهم وحملِهم على عداوتهم وإغرائهم بهم وأوليائهم حتى تستحكم [وا] ضلالة الخلق وكفرهم، ولا ينجو منهم ناج، ولقد صدق عليهم إبليس وهو كذوب، أنه لا ينفع مع عداوتكم عمل صالح ولا يضرّ مع محبّتكم وموالاتكم ذنب غير الكبائر...»(۱).

ويميل البعض بذاته إلى الشيطان الذي هو منشأ الإنكار. فلا يعتبر أن يعترض إذا قيل له إن الشيطان موجود في كل مكان، ولا يعتبر أن مثل هذا الكلام من شأنه أن يضرّ بالتوحيد. إلا أنه من جهة أخرى، يسارع إلى الإنكار حين يسمع أن أمير المؤمنين موجود في كل مكان، معتبراً أن هذا القول يقوّض التوحيد ويُفسِده، في حين يقول أمير المؤمنين على الله عن عن مؤمنٍ أو منافقٍ قبُلاً» (٢)، وما أكثر الذين يموتون في اللحظة الواحدة! والحقيقة أنه على لا يحضُر عند كل من يموت فحسب، بل إن الكون بأسره ما هو إلا شعاعٌ لوجوده المقدس (٣).

<sup>(</sup>١) كامل الزيارات، باب ٨٨، ص ٢٧٣.

<sup>(</sup>٢) بحار الأنور ، ج٣٩ ص٧٤١.

 <sup>(</sup>٣) في رسالة للإمام الحجة في لشيعته: النحن صنايع ربنا والخلق بعد صنايعنا، كتاب الغيبة للطوسي ص١٧٣ ح٧. ومن كلام لأمير المؤمنين في: "وهل يُعرف أو يوصف أو يُعلم أو يُدرك شأن من هو نقطة الكائنات وقطب الدائرات وسرّ=

لذا، أيها الموالي لا تكن من أولئك الذين يقبلون بالتجليات الشياطنية بينما لا يجدون حرجاً في إنكار التجليات الولائية وتذكّر دائماً أن «الشيطان يجري من ابن آدم مجرى الدم في العروق»(١).

وإنْ أنكرَتِ العقول الحقائق المرتبطة بأهل البيت هُ فذلك لقصورها عن ارتقاء عالى قصورها، إذ لا يُدرَك غامض المعقول بالمنقول، فكيف بما وراء العقول؟ وقد قال إمامنا زين العابدين هُ : "إنّ دين الله لا يصاب بالعقول الناقصة والآراء الباطلة والمقاييس الفاسدة ولا يصاب إلّا بالتسليم، فمَن سلّم لنا سَلِمَ ومَن اقتدى بنا هُدي، ومن كان يعمل بالقياس والرأي هلك، ومن وجد في نفسه شيئاً ممّا نقوله أو نقضي به حرجاً كفر بالذي أنزل السبع المثاني والقرآن العظيم وهو لا يعلم "(٢).

وليس كل من كان عنده علم الفقه يعني ذلك أنه يمتلك الإحاطة بسائر العلوم، وإنّ القالي حجبه عن نوره العالي ظلمة الكِبر والحسد، والغالي تاه في تيه أسرارهم فضَلَّ عن سبيل الرّشد.أما العارف، فنظر إلى قدرة وعظمة الله فيهم فعرف أنهم أسرار الواحد الأحد وأن ظاهرهم باطنُ الخلائق وباطنَهم عينُ الحقائق وغيب الإله الخالق.

أيها الموالي، إنْ أردتَ الحقيقة، فهي لا تُعرف بالرجال،

<sup>=</sup>الممكنات وشعاع جلال الكبرياء وشرف الأرض والسماء...،، مسند الإمام على هم ج٩ ص٣٣، مشارق أنوار اليقين ص١١٤.

<sup>(</sup>١) عوالي اللئالي، ج١ ص٢٧٣ ح٩٧؛ بحار الأنوار، ج١٠ ص٣٣٢.

<sup>(</sup>٢) كمال الدين وتمام النعمة، ص٣٢٤.

فاعرف الرجال بالمقال، لا المقال بالرّجال، حيث يقول أمير المؤمنين على: "إنّ الحق والباطل لا يُعرفان بأقدار الرجال، إعرف الحق تعرف أهله، واعرف الباطل تعرف أهله، "أ. وإنْ أردتَ وصالها، فما عليك إلا أن تشتم شذاها من ندى عالم ربّاني انتهل من علم السّر فارتوى وأروى وكان الراوي لكلّ ظمآن للحقيقة. فإليكَ هذا الكتاب، "رائحة الوصال"، الذي نسأل الله تبارك وتعالى أن يُوفِق روّاد الحقيقة وطالبيها للانتهال منه حتى يُحقق لهم الاتصال والوصال بالعترة من أهل الكساء على.

وهذا الكتاب هو عبارة عن مجموعة محاضرات تم القاؤها عام ١٣٧٧ هـ. ش الموافق لعام ١٤١٩هـ. ق وجرى تفريغها وجمعها ضمن خمسة عشر «شذا» تناولت مطلبين اثنين: الأوّل هو تبيانٌ لخصائص حديث الكساء المبارك والثاني شرحٌ للفرق بين الوَلاية والولاية، فضلاً عن بعض المباحث الأخرى ذات الصلة. وقد تم توثيق هذا الكتاب بالروايات المنقولة عن أهل بيت العصمة على.

ونسأل الله عيش السعداء وموت الشهداء ومرافقة العليين محمّد ﷺ وآله الطاهرين والسلام علينا وعلى عباد الله الصالحين.

<sup>(</sup>١) وقد نُقلت عبارة الإمام ﷺ بطريقة مختلفة: «يا حار إنك ملبوس عليك إن الحق والباطل لا يعرفان بالناس ولكن اعرف الحق باتباع من اتبعه والباطل باجتناب من اجتنبه». نهج السعادة ج١ ص٢٩٨.



أعوذ بالله من الشيطان الرجيم، بسم الله الرحمن الرحيم:

﴿إِنَّا أَعْطَيْنَكَ ٱلْكُوْتُرَ ﴿ فَصَلِّ لِرَبِّكَ وَٱنْحَـرُ ﴿ إِنَّ شَانِعَكَ شَانِعَكَ مُو ٱلْأَبْرُ ﴾ (١)

آثار حديث الكساء<sup>(۲)</sup>

يتمحور موضوع نزول هذه السورة المباركة حول المقام الشامخ

<sup>(</sup>١) سورة الكوثر.

<sup>(</sup>٢) رواه الثقة الجليل الشيخ عبدالله البحراني صاحب كتاب «العوالم» بسندٍ متصل بثلةٍ جليلة من علماء الطائفة متصلاً بالشيخ الكليني بسند معنعن إلى جابر بن عبدالله الأنصاري، قال البحراني: «رأيت بخط الشيخ الجليل هاشم البحراني عن شيخه الجليل السيّد ماجد البحراني عن الشيخ الحسن بن زين الدين الشهيد الثاني العاملي عن شيخه المقدّس الأردبيلي عن شيخه عليّ بن عبد العالمي الكركي العاملي عن الشيخ عليّ بن هلال الجزائري عن الشيخ أحمد بن فهد الحليّ عن الشيخ عليّ بن الخازن الحائري عن الشيخ ضياء الدين عليّ ابن الشهيد الأول العاملي عن أبيه عن الخازن المحققين عن شيخه المحقق عن شيخه ابن نما الحليّ عن شيخه محمد بن فخر المحققين عن الشيخ الطوسي صاحب «ثاقب المناقب» عن الشيخ الجليل محمد بن شهر آشوب عن الطبرسيّ صاحب الإحتجاج عن شيخه الجليل=



## للصدّيقة الطاهرة السيّدة فاطمة الزهراء ﷺ (١٠). ويُعتبر حديث

الحسن بن محمد بن الحسن الطوسي عن أبيه شيخ الطائفة الحقة عن شيخه المفيد عن شيخه ابن قولويه القمي عن شيخه الكليني عن عليّ بن إبراهيم عن أبيه إبراهيم بن هاشم عن أحمد بن محمد بن أبي نصر البزنطي عن قاسم بن يحيى الجلاء الكوفي عن أبي بصير عن أبان بن تغلب عن جابر بن عبدالله الأنصاري رحمهم الله تعالى جميعاً أنّه قال: «بسم الله الرحمان الرحيم: سمعت السيّدة فاطمة بنت رسول الله بيّ أنّها قالت: دخل عليّ أبي رسول الله في بعض الأيام فقال: السلام عليك يا فاطمة، فقلت: وعليك السلام يا أبتاه، فقال: إني لأجد في بدني ضعفاً…» إلى آخر الحديث الشريف، مفاتيح الجنان، الشيخ عباس القمي. ولا ريب في متانة ووثاقة سند حديث الكساء هذا، وعلى فرض ضعفه (وفرض المحال ليس بمحال) فإنّ الدلالة متوافقة مع الكتاب والسّنة، مضافاً إلى أنه لا يُشترط قوة السند في أخبار الفضائل والمعاجز كما لا يُخفى على المحققين الفقهاء.

(١) ولقد ورد في تفسير سورة الكوثر ﴿إِنَّا أَغْطَيْنَكَ ٱلْكُوْفَرَ﴾ أنَّ الكوثر هي فاطمة الزهراء سلام الله عليها، والكوثر معناه الخير الكثير. ويعني ذلك أنَّه لكثرة ذرية رسول الله ﷺ من جهة إبنته فاطمة الزهراء سلام الله عليها خاطب القرآن الرسول الأكرم محمد ﷺ بأنَّ له الكوثر كرامةً من الله تعالى له. قال العلامة الطباطبائي رحمه الله: إنَّ كثرة ذرَّيته هي المرادة وحدها بالكوثر الذي أعطيه النِّي ﷺ أو المراد بها الخير الكثير، وكثرة الذرّيّة مرادة في ضمن الخير الكثير، ولولا ذلك لكان تحقيق الكلام بقوله: ﴿ إِنَّ شَائِنَكَ هُوَ ٱلْأَبْرُ﴾ خالياً عن الفائدة. وقد استفاضت الروايات أنَّ السورة إنَّما نزلت فيمن عابه ﷺ بالأبتر بعدما مات ابنه القاسم وعبدالله، وبذلك يندفع ما قيل: إنَّ مواد الشانيء بقوله «أبتر؛ المنقطع عن قومه أو المنقطع عن الخير، فردّ الله عليه بأنّه هو المنقطع من كلّ خير. ولما فيه قوله ﴿إِنَّا أَعْطَيْنَكَ﴾ من الامتنان عليه ﷺ جيء بلفظ المتكلِّم مع الغير الدالّ على العظمة، ولما فيه من تطبيب نفسه الشريفة أكَّدت الجملة بـ«إنَّ»، وعُبِّر بلفظ الإعطاء الظاهر في التمليك. والجملة، لا تخلو من دلالة على أنَّ وِلْدَ فاطمة ﷺ ذَرِّيُّتُه ﷺ، وهذا في نفسه من ملامح القرآن الكريم، فقد كثر الله تعالى نسله بعد كثرة لا يعادلهم فيها أيّ نسل آخر، مع ما نزل عليهم من النوائب، وأفنى جموعهم من المقاتل الذريعة. العلامة الطباطبائي في تفسير الميزان ج٠٠ ص٣٦٩.

الكساء المبارك من ذخائر الشيعة، إذ ببركته تُشفى الآلام وتُقضى الحاجات وتُرفع الهموم والغموم، ومن آثاره تحقق المعجزات. فإذا واظب الناس<sup>(۱)</sup> على قراءته في بيوتهم أو في الأماكن التي يتواجدون فيها يومياً، ينجون من البلاءات التي لا تجد طريقها إليهم ولا إلى مجتمعاتهم أبداً. أمّا الضامن لآثار حديث الكساء، فهو الذات الربوبية المقدسة نفسها وخاتم الأنبياء محمد بن عبدالله في، بمقامه النبويّ والرساليّ الشامخ، إلى جانب بقية الأئمة

ويخاطب جبرائيل به رسول الله في آخر الحديث قائلاً: «العليّ الأعلى يقرئك السلام ويخصك بالتحيّة والإكرام»، ثم يُبيّن له في خصائص هذا الحديث، مؤكِداً أنه حين يلتئم جمعٌ من الشيعة في مجلس ما ويتوفر الحضور القلبي لديهم (٢)، يُقسِم الله بعزّته وجلاله أن يُذهِب عنهم الغمّ والحزن ويقضي حوائجهم. وكما هو حال كلّ المفاهيم المعنوية، يحتاج حديث الكساء إلى التوضيح، فما هو أصل قضية حديث الكساء الذي ينقله جابر بن

 <sup>(</sup>١) قال رسول الله على: إنّ أحبّ الأعمال إلى الله عز وجل أدومُها وإنْ قلّ، فعليكم من الأعمال بما تطيقون فإنّ الله لا يملّ حتى تملوا. الأمالي، الشريف المرتضى، ج١، ص٤١.

<sup>(</sup>٢) المقصود هو حقيقة الإجتماع القلبي وفي رسالة صاحب الزمان يَهُ للشيخ المفيد: «لو أنّ أشياعنا وفقهم الله لطاعته على اجتماع من القلوب في الوفاء بالعهد عليهم لما تأخر عنهم اليمن بلقائنا ولتعجلت لهم السعادة بمشاهدتنا على حق المعرفة وصدقها منهم بنا فما يحبسنا عنهم إلّا ما يتصل بنا مما نكرهه ولا نؤثره منهم... \*، الاحتجاج للطبرسي ج٢ ص٨٩٨.

عبدالله الأنصاري(١) ويتمحور حول الصديقة الطاهرة فاطمة الزهراء عداله المراء عدد المراء ع

ينتشر حديث الكساء بين الناس، حيث يقرأونه في بيوتهم، تطهيراً لها من الآفات والخلافات وزيادةً للبركة، وهذا هو الأصل. ولكن هناك من لا يدري معاني حديث الكساء ومعارفه وحقائقه ويُثير الإشكالات حوله، فيتساءل عن سنده ويشكِّك (٢) في

<sup>(</sup>١) جابر بن عبدالله بن عمرو الأنصاري الخزرجي، وكنيته أبو عبدالله، من أعلام القرن الأول الهجري. وكان من أصحاب النبي في والأثمة عليّ والحسن والحسين وزين العابدين في . من أقوال الأثمة فيه: قال الإمام الصادق في : إنّ جابر بن عبدالله الأنصاري كان آخر من بقي من أصحاب رسول الله في ، وكان رجلاً منقطعاً إلينا أهل البيت. الكافي ج١ ص٤٤٩ ح١. وقال محمّد بن مسلم وزرارة: ٥سألنا أبا جعفر في عن أحاديث فرواها عن جابر، فقلنا: ما لنا ولجابر؟ فقال: بلغ من إيمان جابر أنّه كان يقرأ هذه الآية: ﴿إِنَّ الَّذِي فَرَضَ عَبَكَ الْفُرَاكَ لِرَادُكَ إِلَى مَعَاوَ ﴾. رجال الكشي ج١ ص٣٢٤ ح٩١. ويعتبر جابر من رواة الحديث في القرن الأول الهجري، فقد روى أحاديث عن رسول الله ، والإمام علي في ، وفاطمة الزهراء في كما روى عنه الإمام الباقر في .

<sup>(</sup>٢) قال الباقر ﷺ: أما والله إنّ أحبّ أصحابي إليّ أورعهم وأفقههم وأكتمهم لحديثنا، وإنّ أسوأهم عندي حالاً، وأمقتهم إليّ الذي إذا سمع الحديث يُنسب إلينا ويُروى عنا فلم يعقله، ولم يقبله قلبه، اشمأز منه وجحده، وكفر بمن دان به، وهو لا يدري لعلّ الحديث من عندنا خرج وإلينا أسند فيكون بذلك خارجاً من ولايتنا. جواهر البحار ص١٨٦. وقال الباقران على قوله: ﴿ آهدِنا الصِّرَطَ الصَّرَطَ السَّسَقِيرَ ﴾: دين الله الذي نزل به جبرائيل على محمد ﷺ صراط الذين أنعمت عليهم فهدَيتهم بالإسلام وبولاية عليّ بن أبي طالب ﷺ ولم تغضب عليهم ولم يضلّوا، المغضوب عليهم اليهود والنصارى والشكّاك الذين لا يعرفون إمامة المؤمنين والضالين عن إمامة عليّ بن أبي طالب ﴿ وَهُ حديث آخر: = والنصارى ووه ابن شهر آشوب في «المناقب»، ج٣ ص٣٥. وفي حديث آخر: =

صحّته، وكذلك يفعل مع كل من يلتفت إلى الجانب الباطني للأمور (١). فالقاعدة عند الناس هي إثارة المشكلات (٢) حول كل من يسلك في طريق الله ويُوفَّق للوصول إلى مقام الصديقين (٣)، ومردّ هذا الأمر إلى أنّ البشر مبتلون (٤)، فهم يضيّعون أولياء الله ولا يعرفونهم.

<sup>= «...</sup> ولقد قال لنا رسول الله وي حين أخبرنا بهذا الخبر أنّ إبليس لعنه الله في ذلك اليوم يطير فرحاً فيجول الأرض كلها بشياطينه وعفاريته فيقول: يا معاشر الشياطين، قد أدركنا من ذرية آدم الطلبة وبلغنا في هلاكهم الغاية وأورثناهم النار إلا من اعتصم بهذه العصابة، فاجعلوا شغلكم بتشكيك الناس فيهم وحملهم على عداوتهم وإغرائهم بهم وأوليائهم حتى تستحكم[وا] ضلالة الخلق وكفرهم، ولا ينجو منهم ناج، ولقد صدق عليهم إبليس وهو كذوب، أنه لا ينفع مع عداوتكم عمل صالح ولا يضر مع محبّتكم وموالاتكم ذنب غير الكبائر...، كامل الزيارات، باب ٨٨، ص يضر مع معرفتنا وحقوقنا وقد فرض الله ولايتنا في كتابه في غير موضع وبين ما كالمستهزئ في معرفتنا وحقوقنا وقد فرض الله ولايتنا في كتابه في غير موضع وبين ما أوجب العمل به وهو مكشوف. إرشاد القلوب ج٢ ص٢٢٨. وانبراز الشبهات أوجب العمل به وهو مكشوف. إرشاد القلوب ج٢ ص٢٢٨. وانبراز الشبهات الكدر الذي يُشوِّش على الروية فيُغرقها بظلمة الأوهام والتفسير الخاطئ.

<sup>(</sup>١) ﴿ يَمْلَمُونَ ظَلْهِ كُلْ مِنَ ٱلْخَيَرَةِ ٱلدُّنَّيَا وَهُمْ عَنِ ٱلْآخِرَةِ هُمْ غَيْلُونَ ﴾ ، سورة الروم، آية ٧.

<sup>(</sup>٢) عن عليّ بن الحسين ﷺ: إنّ دين الله لا يصاب بالعقول الناقصة والآراء الباطلة والمقاييس الفاسدة ولا يصاب إلاّ بالتسليم، فمن سلّم لنا سَلِمَ ومَن اقتدى بنا هُدي، ومن كان يعمل بالقياس والرأي هلك، ومن وجد في نفسه شيئاً ممّا نقوله أو نقضي به حرجاً كفر بالذي أنزل السبع المثاني والقرآن العظيم وهو لا يعلم. كمال الدين وتمام النعمة، ص٢٢٤٨، مستدرك الوسائل، ج١٧ ص٢٦٢ ح٢١٢٨٩.

 <sup>(</sup>٣) مقام الصديقين: ﴿وَالَّذِينَ مَامَنُواْ بِاللَّهِ وَرُسُلِيهِ أُولَئِكَ هُمُ الضِدِبَلُونَ ﴾، سورة الحديد، آية ١٤.
 وفي المعجم: الصدّيق: الملازم للصدق في القول والفعل والصحبة.

<sup>(</sup>٤) ﴿ الَّذِي خَلَقَ ٱلْمَوْتَ وَٱلْحَيْوَةَ لِبَلُوكُمْ أَنَّكُمْ أَحَسَنُ عَمَلًا وَهُوَ ٱلْعَرَارُ ٱلْغَفُورُ ﴾ ، سورة الملك ، آية ٢.=



#### الرؤية لإدراك الحقيقة

لقد ذُكِرَت سبلٌ متعدّدة للوصول إلى الحقائق، وما يرتبط بها، ومنها السبيل الحسّيّ. فأشار البعض إلى ضرورة توفّر الرؤية لبلوغ الحقيقة والوصول إلى مقامات معنوية وإلهيّة وربانيّة عالية، لأنّ الإنسان يُطّعّمُ بالحقيقة عن طريق رؤية الآيات والإشارات والمعالم الإلهية. ولذلك، قال موسى النبيّ عنه : ﴿أَرِنِ﴾(١)، إذ اشتملت هذه الكلمة على طلب الرؤية. وتُعتبر الرؤية نفسها بعداً من أبعاد تشفّي القلوب، غير أنها ليست هي المقصد لأنّ هناك ما هو وراء تلك الرؤية. أما إذا اكتفى الإنسان بالرؤية، فسيبقى قاصراً عن الوصول إلى الحقيقة. وبالتالي، الرؤية بحدّ ذاتها ليست كافية، لأنها مجرّد وسيلة وواسطة لإدراك الحقيقة.

قال موسى: ﴿أَرِنِ﴾، فقال الحق تعالى: ﴿لَن تَرَسِيْ﴾، ما يعني أنّ الرؤية لا تكفيك. وقطعاً، ليس المقصود بهذه الرؤية مجرد النظر بواسطة العينين، بل إنّ العين تُستخدم هنا لإعمال القلب الذي هو مرآة صافية ولكن يكسوها الغبار. ﴿مَا كُذَبَ ٱلْفُوَادُ مَا رَأَى ﴾ هذه هي الرؤية المقصودة، وأهل القلب يرون، إلا أنّ

<sup>=</sup> انحن الباب المبتلى به الناس ، بحار الأنوار، ج ٩٩ ص ١٥١. «والباب المبتلى به الناس ، الزيارة الجامعة ، مفاتيح الجنان. ومن كلام للإمام الباقر ﷺ : «أيها الناس إنّ أهل بيت نبيكم شرقهم الله بكرامه... وهم الباب المبتلى به، من أتاه نجا ومن أباه هوى... ، بحار الأنوار ج ٢٦ ص ٢٥٥.

<sup>(</sup>١) ﴿ وَلَنَّا جَانَهُ مُومَىٰ لِمِيقَائِنَا وَكُلَّمَمُ رَبُّمُ قَالَ رَبِّ أَرِفِ أَنظُرْ إِلَيْكُ قَالَ لَن تَرَانِي وَلَكِينِ ٱنظُرْ إِلَىٰ ٱلْجَمَلِ﴾، سورة الأعراف، آية ١٤٣.

<sup>(</sup>٢) سورة النجم، آية ١١.

هذه الرؤية بحد ذاتها لا تكفي. وبالتالي، تعتبر الرؤية إحدى طرق الإرتباط بالحقيقة، ﴿ سُبْحَنَ الَذِى أَسْرَىٰ بِعَبْدِهِ، لَيَلَا مِنَ الْمَسْجِدِ الْحَرَادِ الْمُرَانِ بِعَبْدِهِ، لَيَلَا مِنَ الْمَسْجِدِ الْحَرَادِ إِلَى الْمَسْجِدِ اللَّاقَصَا الَّذِى بَرَكُنَا حَوْلَهُ لِنُرِيَهُ مِنْ النِيْنَأَ ﴾ (١)، فالرؤية وحدها لا تكفي، ولكن شَمّة ما يكشف عن الحقائق من وراء هذه الرؤية (٢).

## إدراك الحقيقة عبر السمع

وبالإضافة إلى الرؤية، هناك طريق آخر لإدراك الحقائق وهو السمع. فقد تعرّف الأنبياء على الحقائق عن طريق سماع الوحي<sup>(٣)</sup>. ومن خلاله، إرتبطوا بذلك الوحي. ذلك أنّه خلف السماع حقيقة أخرى فليس هو الغاية بحدّ ذاته.

# حقيقة «العليّ الأعلى»

وفي الواقع، لا فائدة من قراءة حديث الكساء إذا لم يُعرف سرّه. وقد باح جبرائيل للرسول الأعظم في بذلك السّر: «العليّ الأعلى يُقرئك السلام»، أي أنّ تشكيل حديث الكساء وظهوره ليسا إلّا من أمير المؤمنين على (3)، فهو من أوجد ذلك

<sup>(</sup>١) سورة الإسراء، آية ١.

<sup>(</sup>٢) من معانى "رأى": إعتقد (معجم المعاني). وعليه، الرؤية سببٌ للاعتقاد.

 <sup>(</sup>٣) أنواع السماع. من معاني سمع: تدبّر وأطاع (معجم المعاني). وعليه، السماع سببٌ للتدبّر والطاعة.

<sup>(</sup>٤) تنزله وظهوره الأولي، ﴿يَنَزَّلُ ٱلْأَثِّرُ بَيْنَهِنَّ لِنَعْلَوْاً أَنَّ ٱللَّهَ عَلَى كُلِّي شَيْءٍ فَدِيرٌ﴾ [الطلاق:١٢]،=



# المشهد(1)، و «السلام»(٢) هو اسم الحق الذي يتجلّى بالظهور

 وأمر الله هو الإمام. عن جابر بن عبدالله الأنصاري قال: كنّا عند النبي في إذ دخل على بن أبي طالب ﷺ فقرَبه النبي ﷺ فتعانقا حتى أنهما صارا شخصاً واحداً فتفقدنا أمير المؤمنين ﷺ فلم نجد له عيناً ولا أثراً فزدنا تعجباً فقلنا: يا رسول الله ما الذي جرى لابن عمك؟ وما نراك إلا وحدك! قال: فتبسم النبي ﷺ وقال: يا قوم، أما سمعتم مني أني أنا وعلى من نور واحد، ولما تعانقنا اشتاق هو إلى المنزل الأول من نورنا فامتزج نوره بنوري حتى بقينا شخصاً واحداً كما ترون. قال: فلما سمعنا ما قال النبي ﷺ رعبت قلوبنا واصفرت وجوهنا وقد طالت غيبة أمير المؤمنين ﷺ فقالوا: يا رسول الله، بحق من أرسلك بالحق إلا ما أخبرتنا كيف صار على ﷺ فأحضِرُه إلينا حتى يزول الشك من قلوبنا فقال رسول الله ﷺ: على منى وأنا من على، فرأينا قد جلَّله العرق فظهر من جبهته مصباح من نور حتى ظنَّنا أنه نار قد عمّت المشارق والمغارب فاشتدّ فزعنا حتى ظننا أن كلنا نحترق وأهل الأرض كلهم يحترقون من نور ذلك المصباح فلما رأى النبي ﷺ حالنا صرخ صرخة وقال: أين قيوم الأملاك؟ أين مدبر الأفلاك؟ أين مبدع الكائنات؟ أين حقيقة الموجودات؟ أين عالم الغيب والمكاشفات؟ أين الصراط المستقيم وبغضه عذاب أليم؟ أين أسد الله؟ أين الذي دمه دمي؟ ولحمه لحمى؟ وروحه روحي؟ أين الإمام الهمام؟ قال: فإذا بصوت على ﷺ ينادي لبيك لبيك يا سيد البشر! فلما سمعنا صوته جعلنا ننظر إليه من أين يظهر وإذا به قد ظهر من جنب النبي الأيمن وهو يقول لبيك لبيك. قال جابر لما غاب على ﷺ في النبي ﷺ وظهر منه سألته كيف دخوله وخروجه منك يا رسول الله؟ قال: فقال يا جابر: إن غيبة على ﷺ كانت أمراً يعلمه الله وهو إنه لما التصق صدره بصدري امتزج لحمه بلحمي ودمه بدمي ونوره بنوري كما كنا في موطنتا الأول قبل هذه الهياكل البشرية حتى صرنا هناك كذلك شخصاً واحداً بإذن الله تعالى. صحيفة الأبرار ج٢ ص١٣٣.

(١) بولايته.

(٢) ﴿ سَلَنَهُ هِى حَتَىٰ مَطْلَعِ ٱلْغَيْرِ ﴾ ، سورة القدر، آية ٥. وليلة القدر هي السلام، فعن أبي عبدالله الإمام الصادق على أنه قال: ﴿ إِنَّ ٱلزَلْنَهُ فِي لَيَلَةِ ٱلْفَدْرِ ﴾ ، الليلة فاطمة الزهراء والقدر الله ، فمن عرف فاطمة حقّ معرفتها فقد أدرك ليلة القدر، وإنّما سُمّيت فاطمة لأنّ الخلق فُطموا عن معرفتها. بحار الأنوار، ج ٢٢ و١٠٥.

الفاطمي. وبالتالي، يُؤتي حديث الكساء آثارَه في إذهاب الغمّ والغصّة والبلاء والحزن حين تُفهم عبارة «العليّ الأعلى». يا رسول الله، لا مفهوم لهذا المشهد ولا للوحي والقرآن وجبرائيل والرسالة والقيامة، خارج محيط ولاية أمير المؤمنين على ، ذلك أنّه ينبغي أن تدور جميع الأشياء والحقائق في فلك قدرة أمير المؤمنين (۱) على حتى تكون صحيحة وإلّا فلن يكون لها أثر، وينطبق هذا الواقع على حديث الكساء. وعند فهم هذه النقطة، يتوافر حضور القلب حتى ولو لدى شيعيّ واحد فقط من الجالسين. ولهذا السبب، اشترطوا قراءته في جمع من الشيعة الحاضرة قلوبهم، إذ قد يكون هناك واحد من بين الموجودين الحاضرة قلوبهم، إذ قد يكون هناك واحد من بين الموجودين استطاع الوصول إلى مقام معرفة عليّ على والولّه به (وبذل الروح بين يدي»، كفاطمة على التي ضحّت بروحها وقدّمتها بين يدي علي عليّ على حتى باتت قربانَ ولاية أمير المؤمنين على.

## السرّ الظاهريّ والغيبيّ لحديث الكساء

تُعتبر مرتبة «العليّ الأعلى»(٢) إحدى المراتب التي يكون فيها

<sup>(</sup>۱) من كلام لأمير المؤمنين ﷺ: «... وهل يُعرف أو يوصف أو يُعلم أو يُفهم أو يُدرك شأن من هو نقطة الكائنات وقطب الدائرات وسرّ الممكنات وشعاع جلال الكبرياء وشرف الأرض والسماء...، لوامع أنوار التمجيد، للشيخ رجب البرسي، كتاب مسند الإمام علي ﷺ ج٩ ص٣٣، مشارق أنوار اليقين ص١١٤، تفسير البرهان ج٣ ص٢٦٨.

 <sup>(</sup>۲) أحمد بن إدريس، عن الحسين بن عبدالله، عن محمد بن عبدالله وموسى بن عمر،
 والحسن بن علي بن عثمان، عن ابن سنان قال: سألت أبا الحسن الرضا ﷺ:=

الإسم والصفة متجلّين في الوليّ المطلق أمير المؤمنين ... وينطوي حديث الكساء على الغيب العلوي في حين يظهر فيه دور السيدة فاطمة الشهود، وذلك لأنّه مشتملٌ على اسمها، مع العلم بأنّ أدوار السيدة فاطمة الزهراء على غالباً ما تكون غيبية. ويعود ظهور الصديقة الطاهرة على حديث الكساء، بالشهود

=هل كان الله عز وجل عارفاً بنفسه قبل أن يخلق الخلق؟ قال: نعم، قلت: يراها ويسمعها؟ قال: ما كان محتاجاً إلى ذلك لأنه لم يكن يسألها ولا يطلب منها، هو نفسه ونفسه هو، قدرته نافذة فليس يحتاج أن يسمّى نفسه، ولكنه اختار لنفسه أسماء لغيره يدعوه بها لأنه إذا لم يُدع باسمه لم يعرف، فأول ما اختار لنفسه: العلي العظيم لأنه أعلى الاشياء كلها، فمعناه الله واسمه العلى العظيم، هو أول أسمائه، علا على كل شيء. الكافي ج١ ص١٦٣. وعن أبي عبدالله ﷺ قال: من عبدالله بالتوقم فقد كفر، ومن عبد الإسم ولم يعبد المعنى فقد كفر، ومن عبد الاسم والمعنى فقد أشرك، ومن عبد المعنى بإيقاع الأسماء عليه بصفاته التي وصف بها نفسه فعقد عليه قلبه ونطق به لسانه في سرائره وعلانيته فأولئك أصحاب أمير المؤمنين ﷺ. وفي حديث آخر: (أولئك هم المؤمنون حقاً). توحيد الصدوق ص٠٢٠ ح١٢. وعن هشام بن الحكم، أنه سأل أبا عبدالله عنه عن أسماء الله واشتقاقها: الله ممَّ هو مشتق؟ فقال: يا هشام، الله مشتق من إله، وإله يقتضي مألوهاً، والاسم غير المسمى، فمن عبد الإسم دون المعنى فقد كفر ولم يعبد شيئاً، ومن عبد الاسم والمعنى فقد أشرك وعبد اثنين، ومن عبد المعنى دون الإسم فذاك التوحيد، أفهمت يا هشام؟ قال: قلت: زدني قال: لله تسعة وتسعون اسماً، فلو كان الاسم هو المسمى لكان كل اسم منها إلهاً، ولكن الله معنى يُدلُّ عليه بهذه الأسماء، وكلها غيره، يا هشام، الخبز اسم للمأكول، والماء اسم للمشروب، والثوب اسم للملبوس، والنار اسم للمحرق، أفهمت يا هشام فهماً تدفع به وتناضل به أعداءنا المتخذين مع الله عز وجل غيره؟ قلت: نعم، فقال: نفعك الله به وثبتك يا هشام. قال: فوالله ما قهرني أحد في التوحيد حتى قمت مقامي هذا. نفس المصدر والصفحة ح١٣. إلى ورود الخاصية الآتية: "هم فاطمة وأبوها وبعلها وبنوها" ('). أما الدور الغيبيّ لأمير المؤمنين في هذا الحديث فيُستدَلّ عليه بعبارة: "العليّ الأعلى يقرئك السلام". وبالتالي، يتمثّل السرّ الباطنيّ في حديث الكساء بأمير المؤمنين في بينما يتمحور ظاهره حول فاطمة الزهراء في فواضع مشهد حديث الكساء برمّته وصاحب الدور الغيبيّ فيه هو أمير المؤمنين في وهكذا، إذا ورأتم حديث الكساء بالتوجّه إلى هذا المعنى، لا بدّ أن تستفيدوا من خاصياته. أما في حال لم يستفد الإنسان من ظهور الولاية في تعيّن أدوار الخلقة، فسيبقى دائماً محطًّ ابتلاء من قبل من يسبّب له المشكلات والهموم والغموم، وإنّما يعود هذا الأمر إلى عدم قبوله بالولاية. لقد أضعنا الولاية ومجراها ولم نعثر على تعيّنها في الخارج، وليس ما يجري من أحداث وابتلاءات إلّا عواقب لتضييعنا طريق الولاية هذا.

لقد كان كلّ من سلمان والمقداد وابن تيهان (٢) وعمّار وعدد من شبّان بني هاشم متواجدين أثناء تلك الحادثة. كم كان مشهداً عجيباً! لقد قيّدوا أمير المؤمنين على وجرّوه بالحبال. ولكن، ما هو السر وراء التزام أمير المؤمنين على الصمت؟ كان يمتلك

<sup>(</sup>۱) الفرق بين الشهود والغيب: كل شيء يقع تحت حواسنا فهو عالم مشهود (مرتيات، مسموعات، مشمومات)، أمّا كل ما لا يقع تحت الحواس فهو غيب.

 <sup>(</sup>۲) ابن تيهان هو مالك ابن تيهان الأنصاري، صاحب رسول الله ﷺ، قتل في معركة صفين مع أمير المؤمنين ﷺ.

القدرة الظاهرية والباطنية على السواء ولكنه لم يُعمِلها (١٠). وحتى الآن لم يتمكّن أحد في العالم من فهم الأسرار العميقة التي اكتنفت ظاهر هذه الحادثة وباطنها وبالتالي، بقي الكلّ عاجزاً عن تفسير ما حدث. جاءت السيدة فاطمة هذه التي قيل في حقها: "وعلى معرفتها دارت القرون الأولى "(١)، وأمسكت بحزام أمير المؤمنين شخ لتشجيع الهاشميين على الإتيان بحركة ما. ولكنّ أمير المؤمنين شخ نظر إلى السيدة فاطمة شخ \_ وهنا تظهر رابطة النظر \_ فذهبت شخ لتقف بمحاذاة الحائط (١٠).

<sup>(</sup>۱) قال رجل لأبي عبدالله ﷺ: ألم يكن علي قوياً في بدنه قوياً في أمر الله؟ قال له أبو عبدالله ﷺ: بلي! قال له: فما منعه أن يدفع أو يمتنع؟ قال: قد سألت فافهم الجواب، مَنع علياً من ذلك آيةٌ من كتاب الله، فقال: وأي آية؟ فقرأ: ﴿لَوْ تَرَيُّلُوالْمَلَّبُنَّ الْجِواب، مَنع علياً من ذلك آيةٌ من كتاب الله، فقال: وأي آية؟ كفرُوا مِنهُم عَذَابًا أليماً ﴾ (سورة الفتح، آية ٢٥) إنه كان لله ودائع مؤمنون في أصلاب قوم كافرين ومنافقين فلم يكن علي ﷺ ليقتل الآباء حتى يخرج الودائع، فلما خرجت ظهر على من ظهر وقتله، وكذلك قائمنا أهل البيت لم يظهر أبداً حتى تخرج ودائع الله فإذا خرجت يظهر على من يظهر فيقتله. بحار الأنوار ج ٢٩ ص ٣٢٨.

<sup>(</sup>٢) بحار الأنوار ج٤٣ ص١٠٥ ح١٩.

<sup>(</sup>٣) ... فأخذت (السيدة فاطمة ﷺ) بيد الحسن والحسين ﷺ وخرجت تريد قبر النبي ﷺ فقال عليّ لسلمان: أدرك ابنة محمد ﷺ فإني أرى جنبنّي المدينة تكفيان، والله إن نشرت شعرها وشقّت جيبها وأتت قبر أبيها وصاحت إلى ربّها، لا يناظر بالمدينة أن يخسف بها وبمن فيها، فأدركها سلمان فقال: يا بنت محمد إن الله إنما بعث أباك رحمة فارجعي، فقالت: يا سلمان يريدون قتل عليّ! مالي على عليّ صبر، فدعني حتى آتي قبر أبي فأنشر شعري وأشق جيبي وأصيح إلى ربي ا فقال سلمان: إني أخاف أن يخسف بالمدينة، وعليّ بعثني إليك ويأمرك أن ترجعي إلى ببتك وتنصرفي، فقالت: إذا أرجع وأصبر، وأسمع له وأطبع. العياشي ج٢ ص٦٦، والإختصاص للمفيد ص ١٨٥.

وفي كربلاء، قاتَلَ الإمام الحسين ﴿ الأعداء وكذلك فعل أبو الفضل ﴿ وشباب بني هاشم الذين أظهروا شهامةً وشجاعةً كبيرتين. أما في قضية إخراج أمير المؤمنين ﴿ فلم يقاتل أحدٌ وظلّ سيف أمير المؤمنين ﴿ في غمده ولم يأتِ بأيّ فعل. أشهد بأنّك أول مظلوم قد قتل.

لم يكتمل البحث، فقد ذكرنا طريقين مرتبطين بالحقيقة: الأول هو الرؤية والثاني هو السّماع، ولكن هناك طريق آخر برز في حديث الكساء وهو طريق الشمّ.





## إدراك معاني ومفاهيم «حديث الكساء»

لنَيْل آثار حديث الكساء، يُشترط إدراك معاني ومفاهيم هذا الحديث النوراني الشريف. فلو نادى المرء شخصاً يحمل اسم «حسن» أو «حسين»، لن يستجيب له صاحب الاسم ويلبّيه إلّا إذا سمع اسمه على لسان المنادي. وهكذا، ينطبق الأمر نفسه على أسماء الجلالة، إذ يُفتَرض أن يكون التلفظ باسم «الله» متبوعاً بكلمة «لبيك». وفي زيارة الإمام المفترض الطاعة نقول: أشهد أنك تسمع كلامي وتردّ سلامي. إذاً، لمّ لم يأتِ الردّ على سلامنا حتى الآن؟ لأننا لم نسلّم بعد. فما معنى «السلام»؟ هل هو مجرّد لفظ، أم هو لفظٌ يشتمل على معنى؟ ممّا لا شكّ فيه، أنّ هذا «السلام» يتضمّن مفهوماً ومعنى. فالسّلام هو اسم والتلفّظ بهذا الاسم مع الدراية بمعناه الضمنيّ، لا بدّ أن يتبعه الجواب، الاسم مع الدراية بمعناه الضمنيّ، لا بدّ أن يتبعه الجواب، الكساء ولينكو علي بَعُد البحث المرتبط بحديث الكساء

<sup>(</sup>١) سورة الحجر، آية ٤٦.



عن هذه المقدّمة، فالحديث يشتمل على مفهوم ومعنى وحقيقة (١)، وفيه يُقسِم الله بعزّته وجلاله أن يُذهب الهمّ والغمّ عن كل أفراد المجلس الذي يُقرأ فيه هذا الحديث ويقضي حاجاتهم. وهنا، تجدر الإشارة إلى أن قراءة الحديث بشكل فردي، وليس ضمن جماعة من الشيعة المحبّين لأهل البيت ﷺ، لا تُحقق النتائج المرجوّة منه.

### الرواية والإرتواء

وأوّل عبارة نقلها جابر في هذا الحديث هي: «سمعتُ فاطمة أنّها قالت». فيتوجّب علينا، حين نسمع حديث الكساء، أن نتلقّاه كما تلقّاه جابر.

وكذلك هو الحال بالنسبة إلى الروايات، إذ لا فائدة من مجرّد مطالعتها وحفظها (٢٠). وفي هذا المورد، لا تحمل حتى الإجازات

<sup>(</sup>۱) المفهوم هو ما يُفهم من اللفظ أما المعنى فهو ما يُقصد من اللفظ والحقيقة هي الواقع المقصود من المتلفِظ. وعن الإمام زين العابدين ﴿ كتاب الله عز وجل على أربعة أشياء: على العبارة، والإشارة، واللطائف، والحقائق. فالعبارة للعوام، والإشارة للخواص، واللطائف للأولياء، والحقائق للأنبياء. ميزان الحكمة، ج٣ ص٢٥٣١.

٢) على بن إبراهيم، عن أبيه، عمن حدثه، عن المفضل بن عمر قال: قلت لابي الحسن على : روينا، عن أبي عبدالله على أنه قال: إنّ علمنا غابر ومزبور ونكتّ في القلوب ونقر في الاسماع، فقال أما الغابر فما تقدّم من علمنا، وأما المزبور فما يأتينا، وأما النكت في القلوب فإلهام وأما النقر في الاسماع فأمر الملك. أصول الكافي، ج١ ص٢٦٤. وعن الإمام الصادق على : ليس العلم بكثرة التعلّم، إنّما هو نور يقع في قلب من يريد الله أن يَهديَه، فإذا أردتَ العلم فاطلبُ أوّلاً في نفسك و نور يقع في قلب من يريد الله أن يَهديَه، فإذا أردتَ العلم فاطلبُ أوّلاً في نفسك

الروائية، التي تمنحها الحوزات الدينيّة، أية أهمية (بعالم الحقيقة والواقع)(١١). وتعنى الرواية أن يرتوي الإنسان من المنشأ والينبوع الزلال حتى تودَعُ تلك الرواية في وجوده، فأصل معنى الروايات هو الإرتواء. أما الراوي، فهو الشخص الذي يروى نفسه والآخرين معه، وهذا هو الأصل من مفهوم الروايات. فإذا لم تُؤمِّن الرواية غذاءَ الروح، لا يُقال عمّن أسمعها للناس إنه روى رواية، بل يقال إنه قرأ عليهم قول الإمام عِن فقط. والكتاب يمنح الإنسانَ المعلومات ولكنه لا يمنحه أثرَ الروايات، فكل ما يُقرَأُ يُنسى إلا حديث العشق الذي يتكرّر على الدوام. فنحن حتى اليوم، لم نقرأ آيةً واحدة من القرآن الكريم(٢) بل إنّ كل ما نفعله هو حفظ آيات هذا القرآن فحسب. ولذلك، يقول الله عز وجل في محكم كتابه الكريم: ﴿أَلَمْ ﴾، فمن يصل إلى الألف فحسب، يفهم القرآن كلّه.

<sup>=</sup>حقيقة العبوديّة، واطلب العلمَ باستعماله، واستفهمِ اللهَ يُفهِمْك. مشكاة الأنوار للطبرسي على بن الحسن ص٣٢٦، مُنية المريد للشهيد الثاني ص١٤٩.

<sup>(</sup>١) في كتاب معاني الأخبار: ٢/١ عن أبي عبدالله على قال: قال أبو جعفر على: يا بني، اعرف منازل الشيعة على قدر روايتهم ومعرفتهم، فإن المعرفة هي الذراية للرواية، وبالدرايات للروايات يعلو المؤمن إلى أقصى درجات الإيمان.

<sup>(</sup>٢) إنّ القرآن، بحسب الحصر العقلي، له أربعة وجودات: لفظي وكتبي وذهني وواقعي عيني، وهذا الذي له الحقيقة الأصلية والذي تترتب عليه الآثار الواقعية، ﴿بَلَ هُوَ عَايَنَتُ بِيَنَتُ فِي صُدُورِ اللَّذِكِ أُوتُوا ٱلْعِلْمَ ﴿ (سورة العنكبوت، آية ٤٩)، فهو موجود في صدور وقلوب الأولياء فحسب.



#### العلاقة بين النظرة والانتظار

وبالعودة إلى حديث الكساء، قُلنا إنّ العين، اللازمة للرؤية، هي إحدى طرق الارتباط بالحقائق<sup>(١)</sup> من خلال الحواسّ الظاهرية الخمس. فرؤية الإنسان لأمورٍ معيّنة من شأنها أن تربطه بالحقيقة.

<sup>(</sup>١) أخبرني أبو الحسين محمد بن هارون بن موسى قال: حدثنا أبي رضي الله عنه قال: حدثنا أبو على محمد بن همام قال: حدثني أحمد بن الحسين المعروف بابن أبي القاسم، عن أبيه، عن بعض رجاله، عن الحسن بن شعيب عن محمد بن سنان، عن يونس بن ظبيان، قال: استأذنت على أبي عبدالله عنه فخرج إليَّ معتب فأذن لي، فدخلت ولم يدخل معي كما كان يدخل، فلما أن صرت في الدار نظرت إلى رجل على صورة أبي عبدالله عِنهُ فسلَّمت عليه كما كنت أفعل، قال: من أنت يا هذا؟ لقد وردت على كفر أو إيمان؟ وكان بين يديه رجلان كأن على رؤوسهما الطير، فقال لى: أدخل، فدخلت الدار الثانية، فإذا رجل على صورته ﷺ وإذا بين يديه خلق كثير كلهم صورهم واحدة، فقال: من تريد؟ قلت: أريد أبا عبدالله ﷺ فقال: قد وردت على أمر عظيم، إما كفر أو إيمان! ثم خرج من البيت رجلٌ قد بدا به الشيب، فأخذ بيدي، فأوقفني على الباب وغشي بصري من النور، فقلت: السلام عليكم يا بيت الله ونوره وححابه، فقال ﷺ : وعليك السلام يا يونس، فدخلت البيت فإذا بين يديه طائران يحكيان، فكنت أفهم كلام أبي عبدالله على ولا أفهم كلامهما، فلما خرجا قال ﷺ: يا يونس، سلُّ نحن محل نور الله في الظلمات، ونحن البيت المعمور الذي من دخله كان آمناً، نحن عترة الله وكبرياؤه، قال قلت: جعلت فداك، رأيت شيئاً عجيباً، رأيت رجلاً على صورتك! قال ﷺ: يا يونس، إنا لا نوصف، ذلك صاحب السماء الثالثة يسأل أن أستأذن الله له أن يصير مع أخ له في السماء الرابعة، قال فقلت: فهؤلاء الذين في الدار؟ قال: هؤلاء أصحاب القائم من الملائكة، قال قلت: فهذان؟ قال: جبرئيل وميكائيل، نزلا إلى الأرض، فلن يصعدا حتى يكون هذا الامر إن شاء الله وهم خمسة آلاف. يا يونس، بنا أضاءت الأبصار وسمعت الآذان ووعت القلوب الإيمان. بحار الأنوار ج٥٦ ص١٩٦ باب٢٣ ح٦٢.

وقد قال الإمام الصادق هي «النظر إلى الكعبة عبادة والنظر إلى الوالدين عبادة والنظر إلى الماء عبادة (١٠) والنظر إلى الماء عبادة (٢٠).

### انظروا إلى الماء لأنّه الصورة المثالية (٣) لولاية أمير

<sup>(</sup>١) وسائل الشيعة، الحر العاملي، ج١٢ ص٣١٢. ومن حديث لرسول الله ﷺ: «...ولكن ألا أخبركم بمن هو أقل من صاحبكم بضاعة، وأسرع منه كرة، وأعظم منه غنيمة، وما أعدله من الخيرات محفوظ له في خزائن عرش الرحمان؟ قالوا: بلي يا رسول الله، فقال رسول الله ﷺ: أنظروا إلى هذا المقبل إليكم، فنظرنا فإذا رجل من الأنصار رث الهيئة فقال رسول الله ﷺ: إن هذا لقد صعد له في هذا اليوم إلى العلو من الخيرات والطاعات ما لو قسّم على جميع أهل السماوات والأرض لكان نصيب أقلهم منه غفران ذنوبه ووجوب الجنة له، قالوا: بماذا يا رسول الله؟ فقال: سلوه يخبركم عما صنع في هذا اليوم. فأقبل عليه أصحاب رسول الله 🎡 وقالوا له: هنيناً لك ما بشَّرك به رسول الله ﷺ فماذا صنعت في يومك هذا حتى كتب لك ما كتب؟ فقال الرجل: ما أعلم أني صنعت شيئاً غير أني خرجت من بيتي وأردت حاجة كنت أبطأت عنها، فخشبت أن تكون فاتتني، فقلت في نفسي لأعتاضن منها النظر إلى وجه على بن أبي طالب ﷺ فقد سمعت رسول الله ﷺ يقول: «النظر إلى وجه علميّ عبادة ا فقال رسول الله ﷺ: إي والله عبادة وأي عبادة، إنك يا عبدالله ذهبت تبتغي أن تكتسب ديناراً لقوت عيالك فقاتك ذلك، فاعتضت منه النظر إلى وجه على وأنت له محب ولفضله معتقد، وذلك خير لك من أن لو كانت الدنيا كلها لك ذهبة حمراء فأنفقتها في سبيل الله، ولتشفعن بعدد كل نفس تنفسته في مصيرك إليه في ألف رقبة، يعتقهم الله من النار بشفاعتك. أمالي الصدوق ص٢١٧ و٢١٨.

<sup>(</sup>٢) لا يوجد نص بهذه الرواية ولكن يوجد روايات متعددة عن هذا الموضوع منها: قال الكاظم على ثلاث يُجلين البصر: النظر إلى الخضرة، والنظر إلى الماء الجاري، والنظر إلى الوجه الحسن. الخصال ج١ ص٥٠. وقال أبو عبدالله على: أربع يُضِئن الوجه: النظر إلى الوجه الحسن، والنظر إلى الماء الجاري، والنظر إلى الخضرة، والكحل عند النوم. مستدرك الوسائل، ج١ ص٣٩٨ ب٣٢٣ ح ٩٧٤.

<sup>(</sup>٣) علي بن محمد بن مخلد الجعفي معنعناً عن ابن عباس في قوله تعالى: ﴿وَهُو ٱلَّذِي

ينظر الإنسان إلى من يقف إزاءه قبل الحديث معه. «النظرة الأولى من الرحمن والنظرة الثانية من الشيطان» (٣)، إنّ تفسير هذا القول على أنّ النظرة الأولى إلى المرأة الأجنبية لا إشكال فيها

خَلَقَ مِنَ ٱلْمَآءِ بَشَرُ فَجَعَلُمُ شَبًا وَصِهْرُ ﴾ (سورة الفرقان، آية ٥٤) قال: خلق الله نطفة بيضاء مكنونة، فجعلها في صلب آدم، ثم نقلها من صلب آدم إلى صلب شيث، ومن صلب شيث إلى صلب أنوش، ومن صلب أنوش إلى صلب عبد المطلب، ثم قسمها الأصلاب ومطهرات الأرحام، حتى جعلها الله في صلب عبد المطلب، ثم قسمها نصفين: فألقى نصفها إلى صلب أبي طالب، وهي سلالة، نصفين: فألقى نصفها إلى صلب أبي طالب، وهي سلالة، فولد من عبدالله محمد على ومن أبي طالب على في فذلك قول الله تعالى: ﴿وَهُو الله عَلَى مَنَا مَحمد، فعلى من محمد، ألَّذِى خَلَقَ مِن ٱلمَاءِ بَنَا وَالحسن والحسين وفاطمة بنت محمد، فعلى من محمد، ومحمد من على، والحسن والحسين وفاطمة نسب، وعلى الصهر. بحار الأنوار ج٣٥ ص٣٦٠، عن تفسير فرات ص٢٩٢، غاية المرام ج٤ ص١١٦، تأويل الآيات ج١ ص٣٧٠.

سورة الأنبياء، آية ٣٠.

<sup>(</sup>٢) أحمد بن مهران، عن عبدالعظيم بن عبدالله الحسني، عن موسى بن محمد عن يونس بن يعقوب، عمن ذكره، عن أبي جعفر في قوله تعالى: ﴿وَالَوِ اسْتَقَنُّوا عَلَى وَلاَية الطَّرِيقَةِ لَأَسْتَيْنَكُم مَّنَا عَدَقًا﴾ (سورة الجن، آية ١٦)، قال: يعني لو استقاموا على ولاية علي بن أبي طالب أمير المؤمنين والأوصياء من ولده في وقبلوا طاعتهم في أمرهم ونهيهم لأسقيناهم ماء غدقاً، يقول: لأشربنا قلوبهم الإيمان، والطريقة هي الإيمان بولاية على والأوصياء هي الكافي ج ١ ص ٢٠٠٠ م ١.

 <sup>(</sup>٣) عن الإمام الصادق ﷺ: "أوّل النظرة لك، والثانية عليك ولا لك، والثالثة فيها الهلاك". معاني الأخبار، الشيخ الصدوق، ص١٢٧.

بينما يكون الإشكال في النظرة الثانية هو تفسير مبتذل، إذ ليس هذا هو المعنى من القول. والمعنى هو أنّ النظرة الأولى محمودة وتربط الإنسان بالحقيقة، ولكن ما إن يبدأ بالتفكير وينظر إلى المسائل ثانية، حتى يتدخّل الشيطان. ولذلك، تُضيِّع النظرة الثانية الكثير من الحقائق وتُبعِد الإنسان كثيراً عن الطريق. فالنظر هو سبيلٌ لطلب الحقيقة والارتباط بها، وقد ينظر الإنسان نظرة تُخوِّله الحصول على الكيفية التي تجعله مختصاً بالله وبكل من يرتبط به.

أما تلك النظرة التي تشغّل معها كلّ الحواس فهي ليست بنظرة، إنما هي انتظار. ويتحقّق الانتظار حين ينعطف نظر الإنسان على معشوقه وتتسمّر عيناه على طريقه وباب بيته، بحيث لا يعود يلتفت حتى إلى كل من يناديه، وهذا ما تعنيه كلمة «انتظر». قال الحق تعالى: ﴿فَانَظِرُوا إِنِي مَعَكُم مِن ٱلمُنتَظِرِينَ ﴾(١)، أي أن جميع أسمائي وصفاتي هي في خدمة ذلك المنتظر، وبالتالي، إنّ كل الأسماء والصفات الإلهية مبذولة من أجل ذلك المنتظر، فهل تستطيعون أنتم فعل ذلك؟

"أفضل الأعمال انتظار الفرج"(٢)، فالانتظار هو أفضل من الصلاة والصيام والحج والجهاد ومن كل الأعمال الأخرى. ويتحقّق الإنتظار حين يلتفت الإنسان إلى نقطة معيّنة، فتتوقف أذناه

<sup>(</sup>١) سورة يونس، آية ١٠٢.

<sup>(</sup>٢) عيون أخبار الرضا: بالأسانيد الثلاثة، عن الرضا ﷺ، عن آبائه قال: قال رسول الله ﷺ: أفضل أعمال أمتي انتظار فرج الله عز وجل. كما قال الإمام السجاد ﷺ: انتظار الفرج من أعظم الفرج. الاحتجاج، ج٢ ص٤٩.



عن السمع وفكره عن العمل وقلبه عن التوجّه إلى أيّ جهة أخرى. ولكن، هذا يعني بأننا لسنا من المنتظرين على الرغم من أنه ينبغي مرافقة الله تعالى والتحرّك معه في ما يقوم به، ﴿إِنَّ اللَّهُ وَمَلَيْكَتُهُ يُصلُونَ عَلَى النَّبِيِّ يَتَأَيُّهُا ٱلَّذِيكَ ءَامَنُوا صَلُوا عَلَيْهِ وَسَلِمُوا تَسْلِيمًا ﴾ (١).

# طريق الشم للارتباط بالحقيقة

وثمة مفهوم يُشبه مفهوم الانتظار في حديث الكساء، حيث تمَّ التطرّق إلى حاسّة الشمّ. فتارة تُستخدم العين وتارة أخرى تستخدم حاسّة الشمّ للارتباط بالحقائق. لقد دخل الإمام عِنْ إلى منزل السيدة فاطمة الزهراء عَنْ وقال: «يا أمّاه، إنّي أشمّ» رائحة جدي رسول الله عنوجَّه بكلّ وجوده إليه، ولتنظروا ماذا تفعل ذرة واحدة من الشمّ!

وهناك من بين عشاق رسول الله هم من نال في العشق (٢) مرتبة أعلى من مرتبة سلمان وأبي ذر هو أويس القرني الذي لم يَنل فرصة رؤية الرسول أله أصلاً. قالت له والدته: إذهب لرؤية رسول الله هو ولكن ارجع سريعاً. ذهب أويس القرني لرؤية رسول الله هو إلا أنّه لم يجده، فعاد أدراجه. وعندما رجع رسول الله هو ، إشتم رائحة فقال: "إني أشم رائحة الرحمن"،

<sup>(</sup>١) سورة الأحزاب، آية ٥٦.

 <sup>(</sup>۲) لحاظ التفاضل في العشق: قال الله تعالى: ﴿إِنَّ أَكْرَمَكُمْ عِندَ اللهِ أَنْفَنكُمْ ﴾ (سورة الحجرات، آية ۱۳). ومن معاني التقوى: التجلّد والاصطبار عن كل ما يشغل القلب ويصرفه عن الحق و العشق «هو تقوى خواص الخواص.



وهذا تأكيد من رسول الله على أن ذلك العاشق كان عاشقاً حقيقياً عمِلَ بما ينسجم مع إرادة معشوقه، فأطاع والدته التي أمرتُه بالعودة في حال لم يجد رسول الله في أتى وذهب، ولكن رسول الله في قال: "إني أشمّ رائحة الرحمن من جانب اليمن"(١).

ويقول الإمام الصادق به إنّ العاشق الذي يصل إلى الكمال في عشقه، يتمكّن من اشتمام رائحة التفّاح عند ضريح الحسين الله في ليالي الجمعة (٢٠). ولكن لماذا رائحة التفاح

<sup>(</sup>۱) في طرائف المقال ج٢، ص٥٩٠: وروى ضمرة عن أصبغ بن زيد قال: أسلم أويس على عهد النبي في لكن منعه من القدوم برّه بأمه. واستشهد أويس وجماعة من أصحابه في الرجالة بين يدي علي في ، وقد ذكرنا أن أويساً كان راعياً للإبل ويأخذ الأجرة على الرعي، ويصرفها لأمه الصالحة الصادقة. فذات يوم استأذن من أمه أن يذهب إلى زيارة النبي في بيته فلا تتوقف يذهب إلى زيارة النبي في بيته فلا تتوقف وارجع معجلاً، فلما ذهب إلى زيارته ولم يكن في البيت رجع إلى اليمن، فلما أتى في درب البيت أحد؟ فأجيب أتى في درب البيت أحد؟ فأجيب جاء أحد من اليمن اسمه أويس، فحيًا وذهب. فقال في درب الأنوار جعله هدية في بيتنا، وروى الأول في روضة الواعظين ص٢٨٩، وبحار الأنوار ج٨٣، ص٢٥١، وجامع الرواة ج١، ص١١٠، ووسائل الشيعة ج٢٠، ص١٤٤، ومعجم رجال الحديث ج٤، ص١٥٤ وفي طرائف المقال ج٢ ص٥٩٥ وقال رسول الله في : قاني لأجد نفس الرحمن من جانب اليمن، بحارالأنوار ج٣٢ ص٨٤٥ ووسائل الشيعة ج٢٠ ص١٤٤.

<sup>(</sup>٢) إن الحسن والحسين في دخلا على رسول الله في وبين يديه جبرائيل، فجعلا يدوران حوله يشبّهانه بدحية الكلبي. فجعل جبرائيل يُومِي بيديه كالمتناول شيئاً، فإذا في يده تفاحة وسفرجلة ورمّانة، فناولهما وتهلّلت وجوههما، وسعيا إلى جدهما فأخذها منهما فشمّها، ثم قال: صيرا إلى أمّكما بما معكما فصارا كما أمرهما، فلم يأكلوا حتى صار النبي إليهم، فأكلوا جميعاً. وكلما أكلوا منها عادت كما هي حتى =

بالذات؟ ذلك لأنّ خلقة السيدة فاطمة عَمَدُ كانت من «تفاحة الفردوس» (۱). وقد وصل سمو تلك الرائحة إلى حدّ أنّ عطر الحسين على فاح من عطر السيدة فاطمة عمد. وبإمكان كلّ من يمتلك حاسّة الشمّ هذه أن يميّز عشاق الحسين على من خلال شمّ رائحة تربته في باطنهم، وهنيئاً لمن يمتلك هذه الحاسّة.

قال الإمام الحسين عنه: «أمّاه، إني أشمّ عندك رائحة طيبة

<sup>(</sup>۱) ورد في زيارة السيدة فاطمة سلام الله عليها: \*...صلّ على البتول الطاهرة الصديقة المعصومة التقية النقية الرضية المرضية الزكية الرشيدة المظلومة المقهورة المغصوبة حقها الممنوعة إرثها المكسور ضلعها المظلوم بعلها المقتول ولدها فاطمة بنت رسول الله وبضعة لحمه وصميم قلبه وفلذة كبده والنخبة منك له والتحقة خصصت بها وصيه، وحبيبة المصطفى وقرينة المرتضى وسيدة النساء ومبشرة الأولياء حليفة الورع والزهد وتفاحة الفردوس والخلد التي شرفت مولدها بنساء المجنة... »، بحار الأنوار، ج٧٠ وعن جابر بن عبدالله قال: قيل يا رسول الله إنك تلثم فاطمة وتلتزمها وتدنيها منك وتفعل بها ما لا تفعله بأحد من بناتك؟ فقال: إن جبرئيل هي أتماني بتفاحة من تفاح الجنة فأكلتها فتحولت ماء في صلبي، ثم واقعت خديجة فحملت بفاطمة فأنا أشمّ منها رائحة المجنة. علل الشرائع للشيخ الصدوق ج١ ص١٨٣٠.

كرائحة جدي». فقد تجاوز العين والأذن وحاسة اللهمس، وانتقل إلى حاسة الشمّ التي هي الطريق الأسمى للإرتباط بالحقيقة، ذلك لأنَّ الشمّ يتحقق من مجرى السيّدة فاطمة هي . وقد شملت رحمة الله كل شيء في هذا العالم بمحبّة محمد وآل محمد هي والارتباط بهم. ويتحقق هذا الارتباط عن طريق الشمّ.

وحين همَّ عليّ الأكبر بالنزول إلى الميدان، قام الحسين عِلَمْ بشمّه. وهو كان قد اشتمّ رائحة أرض كربلاء حين وصل إليها(۱). (وكذا السيّدة زينب عَمَّمُ قامت بشمّ نحر سيد الشهداء عَمَّمُ ، حين همّ بالنزول إلى الميدان).

<sup>(</sup>۱) في رواية: ١٠.. ثم قال الحسين ﴿ ما يُقال لهذه الأرض؟ فقالوا: كربلاء ويُقال لها أرض نينوى قرية بها. فبكي وقال: كرب وبلاء! أخبرتني أمّ سلمة قالت: كان جبرئيل عند رسول الله ﷺ وأنت معي، فبكيت، فقال رسول الله ﷺ: دعي ابني. فتركتك، فأخذك وضعك في حجره، فقال جبرئيل: أتحبّه؟ قال: نعم. قال: فإنّ أمّتك ستقتله. قال: وإنّ شئت أريك تربة أرضه التي يُقتل فيها. قال: نعم. قالت: فبسط جبرائيل جناحه على أرض كربلاء فأراه إيّاها. فلمّا قبل للحسين ﷺ هذه والله هي أرض كربلا شمّها (وفي رواية: قبض منها قبضة فشمّها) وقال: هذه والله هي الأرض التي أخبر بها جبرائيل رسول الله، وإنّني أقتل فيها. التذكرة الخواص ١٠ ص٥٢٠. وفي رواية أخرى: عن هرثمة بن سليم قال: غزونا مع علي بن أبي طالب ﷺ غزوة صفين، فلما نزلنا بكربلاء صلّى بنا صلاة، فلما سلّم رفع إليه من تربتها فشمّها ثم قال: واهاً لك أيتها التربة، ليحشرن منك قوم يدخلون الجنة بغير حساب... اصفين لابن مزاحم ص١٤٠ و١٤١. وعن إحدى زوجات رسول الله ﷺ: كان النبي ﷺ إذا قدم من سفر قبّل نحر فاطمة عليه وقال: منها أشم رائحة الجنة. إحقاق الحق، ج١٠ ص١٨٥.

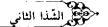
## اتصال حاسة الشم بالقلب

ولا يحتاج صاحب حاسة الشمّ هذه إلى الدليل أو البرهان (١)، لأنّ لهذه الحاسة ارتباطاً بالقلب والقلب ليس بحاجة إلى العلم. فحين عَلِمَ أويس القرني بأنّ معاوية يقاتل علياً علياً عليم ، قال فوراً: إنّ الحقّ مع عليّ من الحقّ مع عليّ من الحق مع عليّ من دون أي تحقيق؟ فأجاب قائلاً: إنّي أشمّ. وليس العشق إلّا هذا. حاسة الشمّ هذه تمنح الإنسان القدرة على معرفة الولي. وعلى من يريد الاهتداء بالقرآن من طريقٍ مغاير لطريق الولي، أن ينظر إلى ما حدث في معركة النهروان، حيث وقف الملعونون والخبثاء لقتال أمير المؤمنين عيد.

وقد يكون هناك من يحفظ القرآن ويعلم بالأحكام الدينية ويمتلك القدرة على التفقّه في الدين إلّا أنه يفتقر إلى حاسّة الشمّ. وكم هم كثرٌ الفقهاء الذين لا ولاية لديهم في هذه الأيام.

وبالتالي، تحتاج الولاية إلى حاسّة الشمّ. فمُنكِر الولاية، وإنْ كان فقيهاً، لا يهبه الله ذرة نورٍ واحدة (٢). وقد خاطب الإمام

 <sup>(</sup>۲) عن رسول الله ﷺ: «كم من قارئ للقرآن والقرآن يلعنه»، بحار الأنوار، ج٨٩ ص١٨٥.





الصادق ﷺ أبا حنيفة قائلاً: «يا أبا حنيفة، والله ما ورَثك الله من كتابه حرفاً» (١)، وذلك على الرغم من أنه كان حافظاً للقرآن وعالماً بكل أحكامه.

000

<sup>(</sup>۱) عن أبي عبدالله على أنه قال لأبي حنيفة: «أنت فقيه أهل العراق؟ قال: نعم. قال على: فبأي شيء تُفتيهم؟ قال: بكتاب الله وسنة نبيه. قال على: يا أبا حنيفة تعرف كتاب الله حق معرفته، وتعرف الناسخ من المنسوخ؟ قال: نعم. قال على: يا أبا حنيفة لقد ادّعيت علماً. ويلك. ما جعل الله ذلك إلا عند أهل الكتاب الذين أنزل عليهم، ويلك ما هو إلا عند الخاص من ذرية نبينا في وما ورثك الله تعالى من كتابه حرفاً». الوسائل: ۲۷ / ۲۷، باب ۲، الحديث: ۳۳۱۷۷.



### شهادة أمّ البنين عَهَد

نكمل سلسلة بحثنا حول حديث الكساء. ولكن سنتحدّث في هذه الليلة، عن حضرة أم البنين هذه الليلة أن تصادف الليلة ذكرى شهادتها، وأستخدم تعبير «الشهادة» عن قصد قصد أن وكون

<sup>(</sup>۱) لفظ الشهيد يُطلق على كل من مات على حبّ آل محمد، فعن رسول الله يُشّخ امن مات على حبّ آل محمد مات شهيداً ١٠ محمد الريشهري، ميزان الحكمة، ج٢ ص١٩١٧، الصواعق المحترقة ص٢٣٢. ويقول سماحة السيد أحمد النجفي: الشهيد هو اسم من أسماء الله تعالى يتجلى ويظهر بالموالي فيصبح مرآة لهذا الاسم. فمعنى الشهيد أنه صار بتمام وجوده مشاهداً للحقائق ومتحققاً بها وشاهداً وشهيداً لها. وعندما يُقتل الشهيد في ساحة المعركة ويُقطع رأسه، يكون زمان ظهور الشهادة للديه هو في ذاك الوقت الذي ينخلع به عن المادة تماماً. فالشهيد هو اسم الله، وأسماء الله لا تموت في أي وقت من الأوقات. فليس الشهيد بمعنى المقتول وليس الشهيد بمعنى ذلك الذي انفصل رأسه عن جسده، إنما الشهيد هو المقلع على الحقائق والأمور، وهو ذلك الذي عنده شهود عيني للحقائق. ولا يمكن القول بأن الحقائق والأمور، وهو ذلك الذي عنده شهود عيني للحقائق. ولا يمكن القول بأن الحقائق ونهمها هي من الله عنده شهود للحقائق ونهمها هي من طبيعة ذلك الوقوف الإلهي.

رانحة الوصال كالمحا

السيّدة أمّ البنين هي أمّ باب الحوائج أبي الفضل العباس عِهم، يُفيد بأنها هي نفسها باب الحوائج أيضاً وبأضعاف لا نهاية لها. وفي هذه المناسبة، سأروي لكم القصة الآتية.

في ليلة شهادة أمير المؤمنين على كنّا حاضرين في النجف الأشرف. وفي يوم شهادته، قصدنا مسجد الكوفة المشرّف. ومن المعلوم أنه في مسجد الكوفة، هناك محرابان يُنسبان لأمير المؤمنين على أحدهما يزوره الناس عادة، والثاني يقع في زاوية المسجد إلى الشمال من ذلك المحراب، باتجاه الضريحين المطهّرين لمسلم والمختار رضي الله عنهما. وعلى الرغم من أنّ هذا المحراب غير معروف جداً إلّا أنه المحراب الأصلي الذي تظهر منه الكثير من الآثار والعجائب.

وعندما تشرّفنا بالجلوس في ذلك المكان من المسجد، بدأنا بالبكاء على السيّدة أم البنين عَهَد. وفجأة، رأيتُ أن هناك دعاء زيارةِ مكتوباً بخط عربي جميل على لوح كبيرٍ موضوع بجانب المحراب. لفت انتباهي ذلك اللوح، فدنوْتُ منه ووجدتُ أنّ نصّ الزيارة يعود إلى السيّدة أم البنين عَهَد. وقد التقط بعض الأصدقاء صوراً لذلك اللوح وقام البعض الآخر بكتابة النصّ الموجود عليه. وكنتُ على ثقةٍ بأنّ تلك الزيارة لم تكن عادية، فلا بدّ أن يكون أحد أولياء الله قد قام بكتابتها ووضعها في ذلك المكان بإذنٍ من صاحب الأمر رُحَيَّة، ذلك لأنه لم ألتفت، قبل ذلك، لوجود تلك الزيارة في ذلك المكان.

وكانت قد حصلت معي حادثة سابقة جعلتني على يقين بأنّ دعاء الزيارة هذا لم يكن عادياً وربما يكون من إنشاء حضرة بقية الله الحجة بن الحسن على نفسه. ومن المعلوم أنّ كل المقامات المُعيّنة في مسجد الكوفة، كمقام الإمام الصادق والإمام زين العابدين ومقام النبي نوح والنبي إبراهيم وغيرهما من الأنبياء على نبينا وآله وعليهم أفضل الصلاة والسلام، قد عينها السيد بحر العلوم بإشارة من حضرة بقية الله على المعروف أنّ السيّد بحر العلوم الزيارة قد وُضِع بنحو مُشابه. ومن المعروف أنّ السيّد بحر العلوم هو من أعاظم أولياء الله ومن الحاظين بالاتصال مع حضرة بقية الله على في مسجد الكوفة، يستطيع أحد الأولياء كذلك أن يكتب زيارة حضرة أم البنين على هذا اللوح.

## «عليّ صحيفة مغلقة لم يقرأها أحد»

وفي إحدى المرات، قصدتُ بغداد لزيارة أحد النواب الأربعة قبل نحوِ ثلاثين سنة، وقد أخبرني الموكلون بالمكان بأنّ الباب كان مقفلاً في ذلك الوقت، حيث كان يُفتح نهاراً ويُقفل عصراً. حينئذٍ، توجّهنا لزيارة محمّد بن عثمان رضوان الله وسلامه عليه من وراء الجدار. وبالصدفة، عندما كنا نهمّ بمغادرة المكان قبل ساعة أو نصف ساعة من الغروب، رأيتُ الباب مفتوحاً وشاهدتُ رجلاً أو اثنين يؤدّيان الزيارة داخل المقام، وحين نظرتُ فوق الضريح المطهّر لذلك الرجل الشريف، رأيتُ قطعة خشبية مكتوب عليها:

"عليّ صحيفة مغلقة لم يقرأها أحد"، ممّا يعني أنّ الوجود المقدس لأمير المؤمنين ومولى الموالي عليّ بن أبي طالب على هو كتاب مغلق لم يقدر أحدٌ، من الأنبياء أو الأولياء أو الملائكة أو الخلفاء أو العلماء، قراءة أوراقه أو فتحَ صفحاته حتى الآن.

إذاً، كان ذلك أجرُ زيارتنا، حيث تعرّفنا على تلك الفضيلة التي لم أكن قد رأيتها قبل ذلك لا في الكتب ولا في المنقول من النصوص، فكانت أمراً خارجاً عن المألوف.

# حضور أمّ البنين ﷺ في البقيع

تشرّفنا، بعناية أحد الأصدقاء، بالسّفر إلى مكة المكرّمة. ولدى انتهائنا من أداء مناسك الحجّ، خاطبتُ صديقي قائلاً: لقد أدّينا مناسك الحجّ الواجبة، فعمّن نؤدّي العمرة بالإنابة؟ فقال لي: إختر من شئت. عندها، أخبرته بأني سأؤدّي مناسك الحجّ بالنيابة عن السيّدة أم البنين على ثم عدنا إلى المدينة المنوّرة، حيث قضينا يومين أو ثلاثة. ولكنّنا أحسَسْنا بالمرارة والحزن لأننا لم نحصل في سفرنا على العناية المرجوّة ولم ننعم بأيٌّ من الألطاف الخاصّة بالمدينة. ففي المرات السابقة، كانت أبواب المدينة المنوّرة تشرَّع بوجهنا، وقبل المعادرة، إقتربنا من قبر السيّدة أم البنين بوجهنا، وقبل المعادرة، إقتربنا من قبر السيّدة أم البنين للعج للوداع، فخاطبناها بالقول: يا مولاتنا، لطالما كنّا نأتي للحج ونحصل على جوابٍ منكِ. ولكنكِ في هذه المرة، لم تتفضلي علينا بأيّة مرحمة أو مكرمة وها نحن نغادر المدينة بقلوب مقهورة علينا بأيّة مرحمة أو مكرمة وها نحن نغادر المدينة بقلوب مقهورة

ومحترقة. وكنّا على وشك الخروج من المدينة، حامِلين مشاعرَ الحزن والقلق، حين رأيتُ، في تلك اللحظات، سيّدة واقفةً في مكان لا يُسمح للنساء بتاتاً بالدخول إليه، إذ يُمنع دخول النساء إلى مقبرة البقيع. وكانت تلك السيّدة ترتدي عباءة عربية، فنادتني قائلة: "سيّد أحمد، أنا جِبْتِلَكْ تربة من لحسين» وأعطتني سجدة صلاةٍ مكتوباً على الطرف الأعلى منها "الله» وعلى الجانب الأيمن منها "محمّد» كما كان اسم "عليّ» مكتوباً عليها. أمسكتُ التربة وقبّلتُها، فخرج كل غمّ العالم من قلبي وانفتح الفضاء من حولي. فرحتُ لحصولي على تربة من الحسين عنه أ فبماذا قد يرغب المرء أكثر من ذلك! وتقدّمت بضع خطوات في اتجاهٍ مغاير ثم رجعتُ لألتمس الدعاء من تلك السيّدة العربية، غير أنّي لم أعثر على أحد.

## زيارة أمّ البنين على

تحظى السيّدة أم البنين على بمقام عالي ومنزلة رفيعة عند الله. وبالعودة إلى دعاء الزيارة الذي ذكرناه سابقاً، فإنه يتضمّن عبارات عجيبة لا بدّ أن تكون صادرة عن إمام معصوم أو بإذن منه، إذ لا يمكن أن يصدر مثل هذا الكلام من أحد آخر. وهذا نصّ الزيارة: «السلام عليك يا زوجة وصيّ رسول الله هي، السلام عليك يا عزيزة الزهراء، السلام عليك يا أمّ البدور السواطع فاطمة بنت حزام الكلابية، السلام عليك يا مولاتي يا أمّ البنين، السلام على من اختارها الله زوجةً لأمير المؤمنين على فسمّاها وفيّة القلب من اختارها الله زوجةً لأمير المؤمنين على فسمّاها وفيّة القلب

واليقين، وقال لها بارك الله فيك يا أمّ البنين، السلام على من اختارها الله لرعاية الحسن والحسين وزينب وأمّ كلثوم عَيُّهُ، السلام على من وفّت بتربية أولادها لنصرة الحسين عُبِّه ، السلام على الوفيّة لمحبّة الحسين على، السلام عليك وعلى بعلك أمير المؤمنين وعلى ولدك قمر بني هاشم ﷺ، عين الزهراء أبي الفضل العباس عجم الذي فدى العين واليدين دون الحسين عجم، السلام عليك وعلى ولدك عبدالله اللذي فدي نحره دون الحسين عجم وكان شجاعاً بشجاعة أمير المؤمنين عجم، السلام عليك وعلى ولدك جعفر بن عليّ على شجاع بدر وحنين، السلام عليك وعلى ولدك عون الذي أعان الحسين عبي وقُتِل قبله فبكاه الحسين على السلام عليك يا أمّ البنين، بورك من دعاك وأنت لم تخيّبي ظنّ الطالبين (ومن المعلوم أنّ المختار بن أبي عبيد الثقفي قد استمدّ العون من أمّ البنين في ثورته، فعندما طلب المساعدة منها لم ترده وأعانته)، السلام عليك يا مدفونة عند جسد الحسن على الله البقيع على السلام عليك أيتها المحزونة على الحسين على مقطوع اليدين أبي الفضل على مقطوع اليدين أبي الفضل العباس على من لُقِّب بأم الذي فدى نحره والعين، السلام على من لُقّبت بأم البنين بوداع الحسين (الإمام الحسين هو من أعطاها لقب أم البنين)، وظلَّت حائرةٌ عند مسير ركب الحسين ﷺ، السلام على من بكته ولم تبكِ البنين، ورعت يتامي أبي الفضل العباس عَهِمْ ونظرت يتامى الحسين على السلام على من تورّمت أقدامها من السؤال على الحسين على السلام على من توجّهت إلى دار

زينب ﷺ عندما رجعت من المسير فشاركتها مصابها بالحسين ﷺ، السلام على من فقدت أربع بنين ولم تسأل، وتقول أين الحسين عِن الذي كان يقول لها بارك الله بجنانك يا أم البنين. (يعني أيّ قلب هذا هو الذي وضعه الله في صدرك يا أم البنين!). السلام على من شهقت وأغمى عليها وفقدت بصرها لذبح الحسين عنه السلام على من رأت الدم يفور ويخرج من قارورة الحسين على السلام على من أوصت بنيها بحفظ زينب ﷺ وقالت أين ولدي الحسين وفدَتْه بأغلى بنين، السلام على من لُقِبت بلقب فاطمة الزهراء في بيت أمير المؤمنين (إنها الموهبة الأسمى، فبعد فاطمة الزهراء عَهُمُ، نادي أمير المؤمنين على من قال الإمام زين السلام على من قال الإمام زين العابدين عِن الله عَظم الله أجرك يا أم البنين، السلام على من مدحها الإمام الصادق عَيْد وقال: «فدَت أربعاً ولم تبال كي تحرص على الحسين"، السلام على من قال فيها الإمام الرضا عَمْ في مصابها: "عظم الله أجرك يا أم البنين"، وشهد بحقِّها التسعة المعصومون ﷺ السلام عليك يا من فدَت الزهراء بذبح الأربعة دون الحسين، السلام على من قال بحقها صاحب الزمان ﷺ: "أطلبوا فيعطيكم الله ما تطلبون بإذنه تعالى وبجاه أم البنين عليها الصلاة واالسلام"، السلام عليك يا أم البنين وأمّ السادة الطيبين الطاهرين (أمّ جميع الأثمة) من نسل أمير المؤمنين على بن أبي طالب، السلام عليك وعلى أمَّك وأبيك ورحمة الله وبر كاته».



أعوذ بالله من الشيطان الرجيم، بسم الله الرحمن الرحيم:

﴿ إِنَّا أَعْطَبْنَكَ ٱلْكُوْنَرَ ۞ فَصَلِّ لِرَبِّكَ وَٱنْحَـرُ ۞ إِنَّ شَانِعَكَ هُوَ ٱلْأَبْتَرُ﴾ (١)

#### الحقيقة المستورة

تُصادف هذه الليالي ذكرى ميلادِ النّور المطلق والوجود التامّ للكون، باعتبارها أمّ الكون والوجود، الصدّيقة الطاهرة فاطمة الزهراء عَهِلَّ. وفي هذه المناسبة، نستذكر السورة المباركة التي نزلّت في شأنها عِلَى بالارتباط مع حديث الكساء النوراني. ولا يُعدّ حديث الكساء من الأحاديث التي يمكن لعوامّ الناس أن ينالوا النتيجة منها. فكما قلنا سابقاً، يُعتبر الشمّ وسيلةً لإدراك حقيقة هذا الحديث. وتلك الحقيقة مستورة ومخفية، بحيث لا يمكن إدراكها ولا وصفها ولا الاستفادة منها إلّا من قِبَل الأشخاص

<sup>(</sup>١) سورة الكوثر.

الذين يمتلكون حاسة الشمّ المعنوي والباطني هذه. وقد أُعطي الحديث اسم الكساء، للدلالة على وجود ستارٍ مسدولٍ على حقيقةٍ ما. فظهور تلك الحالة والحركة من قبل العقل الكلي، النبي الخاتم في والوصي المكرّم المولى أمير المؤمنين في والوجود المقدّس لكلٌ من الصدّيقة الطاهرة والإمامَين الحسن والحسين في بالإضافة إلى جبرائيل، تحت إشراف الله الباري تبارك وتعالى، يوحي بأن الحقيقة الصحيحة من وراء هذا المشهد هي ليست تلك التي نتلقاها باعتبار أنها مجرد اجتماع إلتام أفرادُه تحت غطاء. بل يدل كلّ ذلك على وجودٍ حقيقةٍ مستورة ومخفية وغير مُعلنة، فالكساء هو عبارة عن ستار. وقد سمّي بالحديث الكساء الله الله الميقة مستقرة تحته لم يطلع عليها أحد.

#### ليلة القدر

وكذلك الحال، يُشار إلى وجود الصدّيقة الطاهرة شكّ في القرآن الكريم باليلة القدر (١٠٠٠)، للدلالة على حقائق مستورة لا يمكن لأحد أن يراها، لأنّ كلمة اليل تأتي في مقابل كلمة انهار»، أما كلمة القدر، فتعني تقدير الأشياء كلها. وهذا التقدير

<sup>(</sup>۱) في تفسير نور الثقلين والبرهان وكتاب بحار الأنوار، ج٤٢ ص١٠٥: عن تفسير فرات الكوفي مسنداً عن الإمام الباقر ﷺ في تفسير سورة القدر، قال: إنّ فاطمة هي ليلة القدر، من عرف فاطمة حتى معرفتها فقد أدرك ليلة القدر، وإنّما سمّيت فاطمة لأنّ الخلق فطموا عن معرفتها، ما تكاملت النبوّة لنبيّ حتى أقرّ بفضلها ومحبّتها وهي الصدّيقة الكبرى، وعلى معرفتها دارت القرون الأولى.

هو تقديرٌ إلهي، يقدر الله تبارك وتعالى بموجبه شؤون كل الموجودات وليس الإنسان فحسب. وأما بالنسبة إلى هذا الإنسان، فيشمل التقدير الإلهي كلّ شؤونه من رزقه وعمره إلى هدايته وعلمه (۱)، وذلك بحسب قابليته واستعداده. غير أنّ هذه المقدّرات مخفيّة، ويُستدلّ على ذلك من كلمة «ليلة». وكذلك هو الحال بالنسبة للحديث موضوع بحثنا، حيث تستتر حقائقه تحت الكساء.

#### ستر الحقائق يصون قدرها

إنّ الغذاء الذي يبقى من دون ستر أو غطاء تطاله ألف آفة. وكما أنّ الغذاء المستور يصبح بالقانون الظاهري والطبيعي ممتنعاً من الآفات والميكروبات المختلفة، فكذلك الحال مع الحقائق التي يتمّ سترها بهدف حفظها من كلّ الآفات التي يمكن أن تدخل عليها. ولهذه الغاية، أُخفيت الحقائق التي ينطوي عليها حديث الكساء. فأنْ يصبح الشّيء في متناول العموم هو بحدّ ذاته آفة، إذ ليس بمقدور الجميع أن يعرف قدره. وفي المقابل، لو أخفيت ليس بمقدور الجميع أن يعرف قدره. وفي المقابل، لو أخفيت حفنة من التراب في أحد الصناديق، تجد أنّ الناس يولونها أهمية

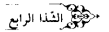
<sup>(</sup>۱) قال رسول الله ﷺ: ﴿إِنَّ الله تبارك وتعالى قدّر فيها ما هو كائن إلى يوم القيامة، فكان فيما قدّر ولايتك وولاية الأثمّة من ولدك إلى يوم القيامة. معاني الأخبار ص٣٠٥. وقال الإمام الصادق ﷺ: «التقدير في ليلة القدر تسعة عشر، والإبرام في ليلة إحدى وعشرين، والإمضاء في ليلة ثلاث وعشرين، تفسير نور الثقلين ج٥ ص٢٢٠.

واعتباراً كبيرين، وذلك لمجرد استتارها عن أعينهم. وهناك مقولة في هذا الصدد مفادها: «أستُر ذهابك وذهبك ومذهبك»، فهذه أمور ينبغي إخفاؤها عن أعين الخلق. وخلاصة القول إن حديث الكساء يتضمّن حقيقة مستورة وسرّاً غامضاً.

هذا ويؤكّد الشرع المقدّس على حجاب المرأة تأكيداً شديداً، وذلك للإبقاء على مرغوبيّة ومطلوبيّة المرأة لدى الجنس الآخر. فكلما زاد الاستتار، زاد التوجّه والإلتفات إلى المستور، بعكس ما هو الحال مع الأمور المكشوفة، وذلك وفقاً للفطرة الإنسانية. وبالتالي، عندما يُسدَل ستار الحياء والعصمة، يزداد سعي الإنسان ليكتشف أيّ تحفة وهدية هي تلك المخفيّة وراء ذلك الستار. ويصحّ هذا الواقع حتى مع المَحرم، إذ حين تتخلى المرأة عن حجابها من دون أية قاعدة أو ضابطة ويُكشف النقاب عن كل المخفيّات، تنتفى تلك المرغوبية.

## سبُّل الوصول إلى المستور

إذاً، يعلّم حديثُ الكساء الإنسانَ السرّية ويشدّه إلى عالم من الكتمان والخفاء. ومن أجل الوصول إلى كل الحقائق المستورة ومن بينها حقيقة هذا الحديث، جرى تحديد عدة سبل في عالم الوجود. وقد سبق لنا أن تحدّثنا عن أحدها بقدر معيّن وهو الرؤية. فإذا أراد الإنسان أن يتعرّف على الحقيقة، عليه أن يرى آثار وجود تلك الحقيقة بواسطة العين. فحين يُعمِل الناظر بصرَه، الذي يُعدّ من الحواس الظاهرية، ويتمكّن من رؤية منظوره، يتعرّف من خلاله على



الحقيقة الكامنة داخله. أما السبيل الآخر للاتصال بالحقيقة، فهو السماع، حيث استمع الأنبياء إلى حديث جبرائيل وفطنوا للحقائق عن طريقه. كما استطاعوا التعرف على الكثير من الحقائق من خلال رؤية بعض ظواهر العالم في الآفاق والأنفس. وبالتالي، فقد استعان الأنبياء بطريقي الرؤية والسمع لكشف الحقائق.

ووفقاً لإحدى الروايات المعتبرة، فإنّه حين نزل جبرائيل بسورة «الـمُلك» على رسول الله بين اتّخذ صورة «دحية الكلبي» (۱) الذي كان شاباً شديد الجمال وحَسَن الهيكل يُشار إليه بالبنان في زمان رسول الله بين أما نحن، فنتخيّل أنّ جبرائيل كان ينزل على الرسول الأعظم بين بصورة عجوز قبيح. وحين نزل

<sup>(</sup>۱) عن النبي الله الكبرى المعارفي المناس على صورة دحية الكلبي، الطبقات الكبرى، ج٤ ص ١٨٤. وعن أبي عبدالله على قال: إن أبا ذر أتى رسول الله ومعه جبرائيل في صورة دحية الكلبي وقد استخلاه رسول الله الله المسلم انصرف عنهما ولم يقطع كلامهما، فقال جبرائيل: يا محمد، هذا أبو ذر قد مر بنا ولم يسلم علينا، أما لو سلم لرددنا عليه، يا محمد إن له دعاء يدعو به معروفاً عند أهل السماء فاسأله عنه إذا عرجت إلى السماء فلما ارتفع جبرائيل على جاء أبو ذر إلى النبي الله فقال له رسول الله على: ما منعك يا أبا ذر أن تكون سلمت علينا حين مررت بنا، فقال: ظننت يا رسول الله أن الذي معك دحية الكلبي قد استخليته لبعض شأنك، فقال: ذاك جبرائيل على وقد قال: أما لو سلم علينا لرددنا عليه، فلما علم أبو ذر أنه كان خبرائيل على دخله من الندامة حيث لم يسلم عليه ما شاء الله، فقال له رسول الله على: ما هذا الدعاء الذي تدعو به؟ فقد أخبرني جبرائيل على أسألك الأمن رسول الله عن السماء فقال: نعم يا رسول الله، أقول: اللهم إني أسألك الأمن والإيمان، والتصديق بنبيك، والعافية من جميع البلاء، والشكر على العافية، والغنى عن شوار الناس. أصول الكافي ج٢ ص١٣٤، بحار الأنوار، ج٢٢ ص٠٤٤.



جبرائيل على الرسول الأكرم الله بصورة الشاب الجميل، عاين الرسول ذلك الجمال بنظره، فاستخدم سبيل الرؤية. وهنا اجتمع سبيلان من سبل إدراك الحقيقة معاً، ففي الوقت الذي تعرّفت فيه العين على الجمال، استمعت الأذن إلى الألفاظ أيضاً.

### السبيل الأمضى لإدراك الحقائق

وهناك سبيل ثالث للوصول إلى الحقائق. وعبر هذا السبيل بالذات، يمكن الارتباط بالحقيقة التي ينطوي عليها حديث الكساء. وأمّا هذا السبيل، فهو الشمّ.

ما هو حديث الكساء؟ لقد قلنا سابقاً إنّ هذا الحديث هو سرّ مستر ورمز غير مكشوف وحقيقة مخفية يغطيها الكساء. وقد يسأل سائلٌ ما السبب وراء ذلك؟ والجواب هو أنّه كلما أخفي الشيء أكثر، كلما لفتَ الانتباه أكثر، كمسألة حجاب النساء التي عرضناها سابقاً. ولكن، ما هي المسألة التي أراد رسول الله والسيدة فاطمة وأمير المؤمنين عن تبيانها عبر هذه الحادثة؟ ما أرادوا الإشارة إليه هو أن السبيل الأمضى للوصول إلى الحقيقة ليس العين ولا الأذن ولا اللمس حتى، بل هو سبيل الشمّ. ولذلك، كانت الوظيفة الأبرز في حديث الكساء لحاسة الشمّ.

### دور اللمس في الوصول إلى الحقيقة

ويعد اللمس أحد الطرق التي يتعرّف الإنسان من خلالها على الحقائق. كما تجدر الإشارة إلى أنّ كل ما ذكرناه، من سمع وشمّ

ونظر ولمس، يرجع إلى الفطرة الحية الطاهرة والنقية. وعندما يتشرف الإنسان بزيارة الحرم المطهّر للإمام الرضا عُيِّه ، تمتدّ يداه إلى قفص الضريح لكي تلامساه. فمن خلال ملامسة الماديّات، كالأحجار والحديد، يُدرك الإنسان بعضَ الحقائق ويرتبط بها. وتنطوي نفس حركة احتضان الحديد المحيط بالضريح المطهر للإمام على حقيقة معيّنة، إذ مجرد الاحتضان لا يمنح الإنسان شيئاً. وحين يشعر الإنسان بأن ملامسته للضريح والجدران غيرُ كافية، يلجأ إلى تقبيل الأبواب والعتبات وما إلى ذلك \_ الأمر الذي يشتمل على حقيقةِ أيضاً ـ وهو إنما يفعل ذلك بمقتضى الفطرة. وهناك الكثير من الروايات التي تحثّ المؤمنين على مصافحة بعضهم البعض(١)، وذلك لأنّ ثمّة حقيقة مستترة خلف ستار المصافحة والملامسة (٢). وفي هذا الإطار، ورد أنّ على الإنسان الذي يبادر إلى مساعدة أحد المحتاجين بإعطائه المال، أن يحرص على جعل يده تحت يد ذلك المُحتاج، لا فوقها. ولكن لِمَ ذلك؟ قال الإمام الصادق ﷺ: لأن ﴿ يُدُ اللَّهِ فَوْقَ

<sup>(</sup>٢) عن الباقر والصادق ﷺ : كان النبي ﷺ لا ينام حتى يقبّل عرض وجه فاطمة ويضع وجهه بين ثديي فاطمة ويدعو لها. وفي رواية: حتى يقبّل عرض وجنة فاطمة أو بين ثديها. بحار الأنوار، ج٣٣ ص٤٣.

أَيْدِيهِمْ ﴾ ( ). فلستَ أنت من تساعد ذلك المحتاج، بل هو من يساعدك وينجيك من جهنم.

ويروي رجلٌ عاصر الإمام الصادق في أحد الأيام، صادفَهُ راكباً على جواده. فمد الإمام يده ليتصافحا، وقد شدّ على يد ذلك الرجل إلى حدّ أنه قال: «حتى وجدت الأذى في أصابعي (٢٠٠٠). ولكنّ الإمام أراد أن يبيّن له حقيقة معيّنة من وراء ذلك اللمس، وهي أن هذه اليدّ التي تشدّ على يدك هي «يد الله»، فلك اللمس، فلي يد جسميّة (٣٠).

<sup>(</sup>۱) سورة الفتح، آية ۱۰. من كلام للإمام الصادق ﴿ يَا مفضل، يسند القائم ﴿ ظهره إلى الحرم ويمديده فَتُرى بيضاء بغير سوء ويقول: هذه يدالله \_ ويمين الله \_ وعن الله ويأمر الله ثم يتلو هذه الآية: ﴿إِنَّ الَذِيكَ يُبَايِعُونَكَ إِنَّا يُبَايِعُونَكَ إِنَّا يُبَايِعُونَكَ إِنَّا يَبَايِعُونَكَ إِنَّا يَبَايِعُونَكَ إِنَّا يَبَايِعُونَكَ أَيِّدِيمٍ فَمَن نَّلُهُ عَلَى نَفْسِهِ ﴾ (سورة الفتح، آية ۱۰) فيكون أول من يقبل يده جبرائيل ﴿ ثم يبايعه ثم نبايعه الملائكة ونجباء الجن ثم النقباء. بحار الأنوار ج٥٣ ص٨.

<sup>(</sup>٢) عن أبي عبيدة الحدّاء بطريق آخر، قال: زاملت أبا جعفر ﴿ فِي شقّ محمل من المدينة إلى مكّة، فنزل في بعض الطريق، فلمّا قضى حاجته وعاد قال: هات يدك يا أبا أبا عبيدة. فناولته يدي فغمزها حتّى وجدت الأذى في أصابعي، ثمّ قال: يا أبا عبيدة! ما من مسلم لقي أخاه المسلم فصافحه \_ وشبك أصابعه \_ إلاّ تناثرت عنهما ذنوبهما كما يتناثر الورق من الشجر في اليوم الشاتي. الكافي ج٢ ص١٤٤ ح ٥، وسائل الشيعة ج١٢ ص٢٢٤ ح ٣، بحار الأنوار ج٢٧ ص٢٥٠.

<sup>(</sup>٣) عن أمير المؤمنين ﴿ حديث طويل وفيه: وقوله: ﴿ وَهُو اللَّذِي فِي اَلسَّمَاءَ إِلَهُ وَفِي الْأَرْضِ إِللَّهُ ﴾ (سورة الحديد، آية ٤) وقوله: ﴿ مَا يَكُونُ مِن خَوَى ثَلَنَهُ إِلَّا هُوَ رَابِعُهُمْ ﴾ (سورة المجادلة، آية ٧) فإنّما أراد بذلك استيلاء أمنائه بالقدرة التي ركّبها فيهم على جميع خلقه وإنّ فعلهم فعله. الاحتجاج ج١ ص٥٩٩ على حميع خلقه وإنّ فعلهم الصافي ج٤ ص٤٠١. وعن=

وفطرة الإنسان تدفعه إلى لمس الأشياء التي يحبّها عندما تظهر له. فعن طريق اللمس، يتعرّف الإنسان إلى حقيقة المحبّة والعشق، إذ لا يتحقق ارتباطه بالعشق إلّا عبر الحواس الظاهرية أولاً. وقد ورد في الأحاديث أنّه لدى تصافح مؤمنَيْن اثنين، تتساقط ذنوبهما كما يتساقط ورق الشجر في فصل الخريف (۱). وهذا ما يدلّ على أنّ هناك حقيقة معيّنة من وراء تلك الملامسة، وإلا فلماذا تتساقط الذنوب بعد المصافحة؟ وما الذي تحقق في هاتين اليدين المتصافحتين؟ إنّ ما يتحقق عند المصافحة هو المحبّة، والمحبّة تُحبط الذنوب. ولذلك، فقد مدّ المصافحة هو المحبّة، والمحبّة تُحبط الذنوب. ولذلك، فقد مدّ

=رسول الله ﷺ: إنَّ اللهَ عَزُّوجَلَّ يَفُولُ: لا... ما يزال عبدي يتقرَّب إلَىّ بالنَّوافل حتى أحبه، فأكون أنا سمعه الَّذي يسمع به، وبصره الَّذي يُبصِر به، ولِسانه الَّذي ينطِق به، وقلبه الَّذي يعقل به، فإذا دعا أجبته، وإذا سألني أعطيتُه». كنز العمَّال ج١ ص٢٢٩. (١) ابن فضال، عن على بن عقبة، عن أيوب، عن السميدع، عن مالك بن أعين الجهني، عن أبي جعفر ﴿ قَالَ: إنَّ المؤمِنَيْنَ إذا التَّقيا فتصافحا أدخل الله عز وجل يده بين أيديهما وأقبل بوجهه على أشدّهما حبًّا لصاحبه، فإذا أقبل الله عز وجل بوجهه عليهما تحاتت عنهما الذنوب كما يتحات الورق من الشجر. وفي رواية أخرى: ابن فضال، عن علي بن عقبة، عن أيوب، عن السميدع، عن مالك بن أعين الجهني، عن أبي جعفر 🥯 قال: إن المؤمنين إذا التقيا فتصافحا أدخل الله عز وجل يده بين أيديهما وأقبل بوجهه على أشدهما حبًّا لصاحبه، فإذا أقبل الله عزٍّ وجل بوجهه عليهما تحاتت عنهما الذنوب كما يتحات الورق من الشجر. أصول الكافي، ج٢، ص١٨٠، ١٨١. وعن إسحاق بن عمار، عن أبي عبدالله ﴿ فِي حديث أنه قال له: لا تملُّ من زيارة إخوانك، فإن المؤمن إذا لقى أخاه فقال له: مرحباً كتب له مرحباً إلى يوم القيامة، فإذا صافحه أنزل الله فيما بين إبهامهما مائة رحمة، تسعة وتسعون منها لأشدهما حباً لصاحبه، ثم أقبل الله عليهما، بوجهه فكان على أشدُّهما حباً لصاحبه أشد إقبالاً، فإذا تعانقا غمرتهما الرحمة. الوسائل، جِ٨ ص٥٦٤.

الإمام موسى بن جعفر الكاظم على يده للرجل الذي أتى ليقتله ودعاه إلى مصافحته، فإذا بالعداوة (١) تنقلب إلى محبة، وكانت النتيجة أن امتنع ذلك الرجل عن قتل مولاه. وعلى الرغم من أنّ الإمام قد أظهر لذلك الرجل أنّه صافحه نظراً للقرابة التي تجمع بينهما، إذ كان كلاهما من بني هاشم، غير أنّ الحقيقة من وراء تلك المصافحة كانت أمراً آخر. فعندما تتصل يد الله بيد إنسان ما، يصبح مشمولاً بالرحمة والصلاح. ومن هنا، كانت نتيجة ملامسة يد الإمام ليد ذلك الرجل أنْ أنجَتْه من وبال قتله على الله .

وفي حديث آخر عن الإمام الصادق شاه مفاده أنه عند تصافح رجلين من محبّي أمير المؤمنين أله يأمر الله تبارك وتعالى المَلكَيْن «رقيب وعتيد»، الملازمَيْن للإنسان دائماً في كلّ حركاته وسكّناته، بالرحيل عنهما. ولدى سؤاله عن الشاهد على أعمالهما من بعد ذلك، يجيب الإمام شاء يكون الله هو الشاهد عليهما في تلك اللحظات (٢).

قال الامام على ﷺ: صافح عدوًك وإنْ كره، فإنّه ممّا أمر الله عزّ وجلَّ به عباده، يقول: ﴿ آدْفَعْ بِاللَّبِي هِي آخَسَنُ فَإِذَا ٱلَّذِي بَيْنَكَ وَبَيْنَتُمْ عَدَوَةٌ كَأَنَّمُ وَلِيُّ حَمِيمٌ ﴾ (سورة فصلت، آية ٣٤). الخصال ج٢ ص١٦٨.

<sup>(</sup>٢) عن إسحاق بن عمار قال: دخلت على أبي عبدالله على فنظر إليّ بوجه قاطب، فقلت: ما الذي غيرك لي؟ قال: الذي غيرك لإخوانك، بلغني يا إسحاق أنك أقعدت ببابك بواباً يرد عنك فقراء الشيعة، فقلت: جعلت فداك إني خفت الشهرة، قال: أفلا خفت البلية أو ما علمت أنّ المؤمنين إذا التقيا فتصافحا أنزل الله عزّ وجل الرحمة عليهما فكانت تسعة وتسعين لأشدهما حباً لصاحبه، فإذا توافقا غمرتهما=



وبالتالي، ثمّة سرّ في المصافحة والملامسة (١) من شأنه أن يوصل إلى الحقيقة.

ولا بد من الالتفات إلى أنه مثلما ينبغي على الإنسان عدم مصافحة غير المحارم، ينبغي عليه أيضاً عدم مصافحة من لا يتفق معه في طريق الولاية والارتباط بمحمد وآل محمد هي (٢)، إذ تعد

=الرحمة، وإذا قعدا يتحادثان قالت الحفظة بعضها لبعض: اعتزلوا بنا لعل لهما سراً وقد ستر الله عليهما؟ فقلت: أليس الله عزّ وجل يقول ﴿ قَا يَلْفِظُ مِن قَوْلِهِ إِلّا لَذَيْهِ رَقِبَ عَيْدٌ ﴾ (سورة ق، آية ١٨) فقال: يا إسحاق إن كانت الحفظة لا تسمع فإنّ عالم السريسمع ويرى. الوسائل، ج ٨ ص٥٦٥. وعن علي عن أبيه، عن صفوان بن يحيى، عن إسحاق بن عمار عن أبي عبدالله عنه قال: إن المؤمنين إذا اعتنقا غمرتهما الرحمة فإذا التزما لا يريدان بذلك إلا وجه الله، ولايريدان غرضاً من أغراض الدنيا، قيل لهما مغفوراً لكما، فاستأنفا، فإذا أقبلا على المسألة قالت الملائكة بعضها لبعض: تنخوا عنهما فإنّ لهما سراً، وقد ستر الله عليهما. قال إسحاق: فقلت: جعلت فداك فلا يكتب عليهما لفظهما وقد قال الله عز وجل: ﴿ مَا بَيْفِطُ مِن فَوْلِ إِلّا لَذَيْهِ رَفِتُ عَنِدٌ ﴾ قال: فتنفس أبوعبدالله على الصعداء ثم بكى حتى اخضلت دموعه لحيته وقال: يا إسحاق فننفس أبوعبدالله عنها أمر الملائكة أن تعتزل من المؤمنين إذا التقيا إجلالاً لهما، وإنه وإن كانت الملائكة لا تكتب لفظهما ولا تعرف كلامهما، فإنه يعرفه ويحفظه عليهما عالم السر وأخفى. بحار الأنوار ج ٢٧، ص ٣٥.

- (۱) أبو علي الأشعري عن محمد بن عبدالجبار عن ابن فضال عن علي بن عقبة عن أبيه عن ميسر قال: إن الرجل ليغضب فما يرضى عن ميسر قال: إن الرجل ليغضب فما يرضى أبداً حتى يدخل النار، فأيما رجل غضب على قوم وهو قائم فليجلس من فوره ذلك فإنه سيذهب عنه رجز الشيطان وأيما رجل غضب على ذي رحم فليدنُ منه، فليمسّه، فإن الرحم إذا مُسّت سكنت. الكافى ج٢ ص٣٠٢.
- (٢) عن هشام بن سالم عن الصادق جعفر بن محمد بهذه قال: من جالس لنا عائباً أو مدح لنا قالياً أو واصل لنا قاطعاً أو قطع لنا واصلاً أو والى لنا عدواً أو عادى لنا ولياً فقد كفر بالذي أنزل السبع المثانى والقرآن العظيم. آمالى الصدوق ص٣٤٣ و٣٥.

تلك المصافحة أشد سوءاً من مصافحة غير المحارم من النساء والرجال معاً.

### ينبوع المحبة

وبعيداً عن طريق اللمس، فقد برزت في حديث الكساء العبارة الآتية: «إنّي أشمّ عندك رائحة طيبة». وتجدر الإشارة إلى أنّه عندما يُخفِق الفقهاء المجتهدون في إيجاد الأدلة الكافية لاستنباط الأحكام، يلجأون إلى الإدلاء بآرائهم (۱)، فيُعدّ هذا الرأي حكماً شرعياً. وهذا ما يقال له «الشمّ الفقهي».

ولنتطرق قليلاً إلى بحث المحبّة. فلو لم يكن هذا الينبوع موجوداً في هذا العالم، لانتفّت الفائدة من المجيء إلى هذه الدنيا ولَفقدَت الحياة قيمتها. لقد ابتُلي يعقوب النبيّ بفراق ولده يوسف الصديق على الرغم من أنَّ الصديق على الرغم من أنَّ البئر الذي رماه فيه إخوته لم يكن بعيدَ المسافة، وبالتالي لم يتمكّن من معرفة مكانه. فبكى حتى ﴿ وَٱبْيَضَتْ عَيْنَاهُ مِنَ ٱلْمُزْنِ ﴾ (٢) كما ذكر القرآن الكريم. ولكن، بعد مرور عدة سنوات على فراقه،

<sup>(</sup>۱) كما لو وقع تزاحم بين الوجوب والحرمة، كفاية الأصول للشيخ الآخوند الخراساني ص ٤٣٩ و٣٥٧، فينظر إلى الملاك الأقوى بحسب المصلحة (الأهم ملاكاً). كما أورد في باب اجتماع الأمر والنهي بضرورة تقديم الأهم ملاكاً عند التزاحم بموردين، ص١٧٧. وبمورد آخر، حين يتعرض لدوران الأمر بين المحذورين يرى بضرورة تقديم الأهم ملاكاً، ص٢٥٧ وتعيين الأهم ملاكاً هو بيد الفقيه.

<sup>(</sup>٢) سورة يوسف، آية ٨٤.

الشذا الرابع

وحين أرسل يوسف قميصه مع إخوانه ليسلّموه إلى أبيهم، استطاع النبي يعقوب ومن مسافة بعيدة أن يشتم رائحة القميص ويتعرّف إليه، ما أثار تعجّب أقاربه الذين ما استطاعوا اشتمام تلك الرائحة. ولكن، أتعلمون لماذا اكتسب قميص يوسف تلك الخاصية؟ لأنّ برقَ محبّة زُليخة قد سطّعَ على يوسف الذي ابتُلِيَ بالمحبّة وتغيّرت رائحة بدنه. وبإمكان العاشقين تمييز تلك الرائحة، ولأنّ يعقوب كان عاشقاً، تمكّن من معرفتها، فالقرآن يقول إنّه لما ألقي القميص عليه ﴿فَأَرْتَدَّ بَصِيرًا ﴾ (١). وكذلك، يشهد القميص الذي أوصلته السيّدة فاطمة الزهراء على إلى الإمام الحسين على عشق زينب على التي لم تستطع العيش من دون رائحة أخيها، فالعالم بأسره لم ير عاشقةً كزينب هيد.

<sup>(</sup>١) سورة يوسف، آية ٩٦.



#### الذُّوق وأهله

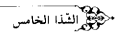
يرتبط بحثنا بمعرفة الأبعاد المعنوية لحديث الكساء الشريف وفهمها. والطريق المطروح لإدراك الحقيقة الكامنة في هذا الحديث هو طريق الشمّ، الذي يُعدّ واحداً من الحواس الظاهرية الخمس. وقد تكرّرت في حديث الكساء هذه العبارة: "إني أشمّ عندك رائحة طيبة"، فعن طريق اشتمام تلك الرائحة الطيبة، كُشف النقاب عن حقيقة معينة. وفي سياق البحث عن الحقائق، دائماً ما تؤدّي الحواس دور المساعِد والمعاوِن للباحث عن الحقيقة، حتى يدركها في النهاية عبر تلك الحواس. فاللمس يؤدّي هذه الوظيفة، ولكن بشرط التناسب(۱)، وكذلك يفعل الشمّ. وبالتالي، يُشترط ولكن بشرط التناسب(۱)، وكذلك يفعل الشمّ. وبالتالي، يُشترط

<sup>(</sup>۱) إن اختلاف مشاعر الإنسان دليل على اختلاف مداركه وهما دليلان على اختصاص كل إدراك بما يناسبه من المُشعِر الخاص به، لذا فلا تطلب الإبصار بحاسة السمع أو التكلم بالبصر أو التذوق بالأذن ما دمت في هذه الدنيا ولا إدراك الغيوب بالحواس الظاهرية وكذلك لا بد لك من مدرك تصديقي حتى تقبل وتصدق كلام الأنبياء والأئمة سلام الله عليهم وإلا فلا طريق لك لتصديقه.



توفر التناسبية لإيجاد الاتصال بالحقيقة وإدراكها. وإلى جانب ما ذكرناه آنفاً، تُعدِّ حاسة الذوق ('' إحدى الطرائق الحسية لفهم الحقيقة، حيث يفتح الذوق أمام أهلِه الكثير من الطرق المؤدية إلى تلك الغاية. ويتَّسِم أهلُ الذوق بخاصيّات مميزة، حيث إنهم

<sup>(</sup>١) عن أبي عبدالله ﴿ قَالَ: قَالَ أَمِيرَ الْمُؤْمَنِينَ مَنْكُ : انْظُرُوا مِنْ تُرْضِعِ أُولَادِكُم، فإنّ الولديشتِ عليه (الكافي ج٦ ص ٤٤ ح١). عن عليّ ﷺ كان يقول: تخيّروا للرضاع كما تخيرون للنكاح، فإنَّ الرضاع يغيّر الطباع (وسائل الشيعة، ج١٥ ص١٨٨). قال أمير المؤمنين هُن توقُّوا على أولادكم لبنَ البغيُّ من النساء والمجنونة، فإنَّ اللبن يعدى (بحار الأنوار، ج١٠٤ ص٩٦). عن أبي عبدالله ﷺ قال: كان أمير المؤمنين ﷺ يقول: لا تسترضعوا الحمقاء فإنَّ اللبن يغلب الطباع (وسائل الشيعة، ج١٥ ص١٨٨). عن على بن جعفر عن أخيه أبي الحسن ﷺ قال: سألته عن امرأة وَلَدت من الزني، هل يصلح أن يسترضع بلبنها؟ قال: لا يصلح ولا ابنتها التي وُلِدت من الزنا (وسائل الشيعة، ج١٥ ص ١٨٧). عن أبي عبدالله ﷺ قال: لا تسترضع الصبيُّ المجوسية وتسترضع له اليهودية والنصرانية ولا يشربن الخمر، يمنعن من ذلك (الكافي، ص٦ ج٤٤ ح١٤). وعن على ﷺ أنه قال: رضاع اليهودية والنصرانية أحب إلىّ من رضاع الناصبية، فاحذروا الناصبية أن تظائروهم ولا تناكحوهم ولا توادّوهم (مستدرك الوسائل، ج١٦٢ ص١٥ ح١٧٨٦٣). عن الحلبي، قال: سألته عن رجل دفع ولده إلى ظئر يهودية أو نصرانية أو مجوسية ترضعه في بيتها؟ قال (أبو جعفر ﷺ): ترضعه لك اليهودية والنصرانية في بيتك وتمنعها من شرب الخمر وما لا يحل مثل لحم الخنزير ولا يذهبن بولدك إلى بيوتهن، والزانية لا ترضع ولدك فإنه لا يحلُّ لك، والمجوسية لا ترضع لك ولدك إلا أن تضطر إليها (الوسائل، ج١٥ ص١٨٦ ح٦). عن محمد بن مروان قال: قال لي أبوجعفر ﷺ: إسترضع لولدك بلبن الحسان وإياك والقباح فإن اللبن قد يعدي (كافي، ج٦ ص٤٤ ح١٢). فبالرضاع، إذاً، ينتقل الحمق والذكاء والحُسن والقبح والبغاء والحياء والجنون والعقل والنصب والولاء وصفات اليهود والنصاري والمجوس حتى أكل الحرام وشربه كالخمر ولحم الخنزير.



يُعمِلون حاسّة الذوق لديهم، عن طريق الطعام والشراب، فيجدون سبيلهم نحو الحقيقة.

وللإشارة، ثمّة صلة تربط بين كلمتَيْ «مذهب» و«مشرب». فحين يسلك الإنسان طريقاً معيناً ويختار لنفسه مذهباً محدداً يُقال إنه وجد «مشربه» (1). فكلمة «مشربه» مرادفة لكلمة «مذهبه»، لأنّ كليهما ناتجٌ عن الذوق. فإنْ كان ذلك المشرب حلواً، يعلم الذائق بحلاوة مذاقه، وإنْ كان مالحاً، يعلم بملوحة مذاقه، وكذا إذا كان مراً. وهنا، وعن طريق حاسّة الذوق، يمكن تشخيص مذاق المشارب كافّة. وكذلك هو الحال مع المأكل، فقد ورد في القرآن الكريم: ﴿فَلِيْظُرِ ٱلْإِنسَانُ إِنَّ طَعَامِهِ ﴾ (٢) وشرابه. إشتملت الآية الكريمة على كلمة «الإنسان»، وبالتالي، يتعين على كل إنسان النظر إلى طعامه وشرابه. ويختلف معنى النظر الوارد هنا عن معنى النظر الاعتيادي، لأنّ القادر على تشخيص الحقائق هو ذلك المنتمي إلى أهل النظر والتمييز، لا مَن ينظر إلى الأشياء بعينيه فقط. وهكذا، ينبغي على الإنسان أن يسعى ليكون من أهل النظر فعلاً.

### الرّبط بين النظر والذوق

وفي سبيل إيصال حاسة الذوق لديهم إلى درجة الكمال، ينظر أهل الذوق إلى طعامهم وشرابهم نظرة تشخيصية لا مجرد نظرة

<sup>(</sup>١) ﴿ فَدَ عَالِمَ كُلُّ أَنَاسٍ مَشْرَيَهُمْ ۚ ﴾، سورة البقرة، آية ٦٠.

<sup>(</sup>٢) سورة عبس، آية ٢٤.

بالعين. ولذلك، يوصَى الإنسان دائماً بالحرص على تناول الطعام والشراب الحلال بغية تأمين ذلك النوع من النظر. ومن هنا، فإن أهل أهل النظر هم أنفسهم أهل الذوق بمكان، حيث يؤول مآل أهل النظر إلى الذوق. والذوق شبيه بالشّم، وبالتالي، يتمتع أهل الذوق بالقدرة على تمييز الروائح الطيبة، "إنّي أشمّ عندك رائحة طيبة». ويأتي القرآن على ذكر ساقي الشراب في إحدى آياته: ﴿وَسَفَنُهُمْ رَبُّهُمْ شَرَابًا طَهُورًا ﴾ (١٠). ومن أجل تشخيص طبيعة الشراب المذكور في هذه الآية، يتعين على الإنسان أن يكون من أهل النظر، فأي شراب هو ذلك الذي يقدّمه الربّ؟ ويختلف هذا الساقي عن باقي سقاة العالم الذين لا يفقهون ولا يدركون معنى السقاية ومفهومها تماماً. وذلك لأنهم يَشربون ويُشربون، سواء شربوا قبل سقاية الآخرين أو حتى أثناء ذلك، بحسب ما يقول أهل الذوق.

وتعتبر السقاية من المفاهيم التي لا يمكن التعدي على معناها الذي حدّده أهلُ العلم. ولكن أين هم هؤلاء؟ نظن بأننا من أهل العلم ولكننا نخطئ في تشخيصنا. فأين هم أهل العلم وأهل النظر؟ «العلم نور يقذفه الله في قلب من يشاء»(٢). وبالتالي، فإنّ

<sup>(</sup>١) سورة الإنسان، آية ٢١.

<sup>(</sup>٢) عنه ﷺ: العِلمُ نورٌ وضياءٌ يَقذِفُهُ اللهُ في قُلوبِ أُولِيائِهِ، وينطقَ بِهِ عَلى لِسانِهِم. قرّة العيون للفيض الكاشاني، ص ٤٣٨. وعن الإمام الصادق ﷺ: لَيسَ العِلمُ بِكَترَةِ التَّعَلُمِ، إنَّما هُوَ نُورٌ يَقَعُ في قَلبِ مَن يُريدُ اللهُ أَن يَهذِيّهُ، فَإِذا أَرَدتَ العِلمَ فَاطلُب أَوَّلًا في نَفْسِكَ حَقيقَةَ العُبودِيَّةِ، واطلُبِ العِلمَ بِاستِعمالِهِ واستَفهِم اللهَ يُفهِمكَ. منية=

أهل العلم هم أهل النور، وهذا النور هو المشكاة الفاطمية، ﴿اللَّهُ نُورُ اَلسَّمَوْتِ وَٱللَّرْضِ ﴾(١).

## من هم أهل العلم؟

إذاً، أهل العلم هم أهل النور، وهم، بالتالي، الفاطميون. فالمرتبط باطنياً بالصديقة الطاهرة والحاظي على نظرة رحيمة من تلك السيدة، هو من أهل العلم، حتى ولو لم يكن قد ارتاد الصروح العلمية من قبل. وبالتالي، حين ينال الإنسان تلك النظرة من الصديقة الطاهرة بين ويصبح في عداد أهل العلم والنظر والنور والذوق والإيمان، بل ويصبح من رواد الإيمان ومن الطلائع في يوم القيامة، حيث يسير خلفه مَن يُعرَف اليوم على أنه من أهل العلم، هذا إنْ حصل على الإذن منه بذلك. ففي ميدان من أهل العلم، هذا إنْ حصل على الإذن منه بذلك.

<sup>=</sup>المريد، ص ١٤٩ وص١٦٧ وفيه "يقذفه الله تعالى" بدل "يقع" وليس فيه ذيل "فإذا...ه، ومشكاة الأنوار ص٣٦٦ وفيه "ببدل "يهديه"، البحار ج١ ص٢٧٥ ونيه المناف بن ح١٧ وفيهما "ليس العلم بالتعلّم...»؛ الدرّ المنثور ج٧ ص٢٠ وفيه اعن مالك بن أنس قال: إنّ العِلمَ لَيسَ بِكَثرَةِ الرَّوايةِ، إنّما العِلمُ نُورٌ يَقلِفُه الله في القلبِ فقط.

(١) سورة النور، آية ٣٥. بإسناده عن صالح بن سهل الهمداني قال: قال أبو عبدالله على في قول الله عزّوجل : ﴿ اللهُ نُورُ السَّمُونِ وَ الأَرْضِ مَثلُ نُورِهِ كَيشَكُووْ فِهَا مِصَاحً في قول الله عزّوجل : ﴿ اللهُ نُورُ السَّمُونِ وَ الأَرْضِ مَثلُ نُورِهِ كَيشَكُووْ فِهَا مِصَاحً في كوكب درّي بين نساء أهل الدنيا ﴿ يُوفَدُ مِن شَجَرَةِ مُبْرَكَةِ ﴾ إبراهيم على نبينا وآله وعليه السلام، ﴿ وَيَعْرِبُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الله منها بعد إمام، ﴿ وَيَعْرِبُ اللهُ الْأَمْدَانَ ﴾ . الكافي، ج١ يكاد العلم ينفجر منها، ﴿ وَلَوْ لَمْ تَسَسَمُ مَن يشاء، ﴿ وَيَهْرِبُ اللهُ الْأَمْنَانَ ﴾ . الكافي، ج١ اللهُ لِنُورِهِ مَن يَشَاءً ﴾ : يهدي الله، للأثمة من يشاء، ﴿ وَيَهْرِبُ اللهُ الْأَمْنَانَ ﴾ . الكافي، ج١ ص ١٩٥ ح٥.

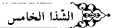
الذوق، تختلف الموازين والاعتبارات. ﴿ فَيُنظُرِ الْإِسَنُ إِلَا طَامِعِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ الم الصادق على هذه الآية (١) ، فيبين بأنها لا تأمر الإنسان بالنظر إلى الأطعمة والأشربة الموضوعة على سفرته حين يرغب بتناول الطعام، إنما في هذه الآية دعوة إلى التأمّل في أمر الولاية، والتدقيق في الأحاديث، فإذا كانت مخالِفة للولاية، ينبغي تشخيصها وردها. أما إذا كانت تلك الأحاديث متوافقة مع الولاية، فيجب سماعها وانشراح القلب لها والقبول بها (٢).

إذاً، فالذوق هو أحد الطرق المؤدية إلى فهم الحقائق. وإنْ لم يسلك الإنسان هذا الطريق، لن يكون بمقدوره الوصول إلى المكان الذي يخوّله أن يقول بالفم الملآن: «على سرّ الله»(٣). فلا

 <sup>(</sup>١) عن أبي عبدالله ﷺ في قوله تعالى: ﴿ فَلَيْظُرِ ٱلْإِنسَنُ إِنْ طَعَامِهِ: ﴾ قلت: ما طعامه؟ قال:
 علمه الذي يأخذه، عمن يأخذه، تفسير البرهان، ص١١٧٣.

<sup>(</sup>٢) من الخطبة النورانية لأمير المؤمنين ﷺ: قال ﷺ: يا أبا عبدالله، قلت: لبيك يا أخا رسول الله. قال: المؤمن الممتحن هو الذي لا يرِدُ من أمرنا إليه شيء إلا شرح صدره لقبوله ولم يشكّ ولم يرتب». بحار الأنوار، ج٢٦، ص١ ـ ٣.

<sup>(</sup>٣) من خطبة لأمير المؤمنين ﷺ: "أنا المفوض إليّ أمر الخلائق، أنا خليفة الإله الخالق، أنا سرالله في بلاده وحجته على عباده...»، مشارق أنوار اليقين في أسرار أمير المؤمنين لرجب البرسي ص ١٧٠ - ١٧٢، بغية الطالب في معرفة علي بن أبي طالب ليونس رمضان ص ٤٠٨ - ٤١، لوامع النورانيه للسيد هاشم البحراني. ومن كلام أمير المؤمنين ﷺ لطارق بن شهاب: "والإمام يا طارق بشر ملكي وجسد سماوي،... صفات الله وصفوته وسره وكلمته...»، لوامع أنوار التمجيد. وعن أمير المؤمنين ﷺ: "أنا علم الله وأنا قلب الله الواعي ولسان الله الناظق وعين الله الناظرة وأنا جدار الأنوار ج٢٤ ص١٩٨ باب ٥٣ م ٢٥.



بدّ من الاستفادة من حاسّة الذوق للوصول إلى تلك النقطة. وإلى أيّ حدّ ينبغي على الإنسان إعمال حاسّته الذوقية حتى يتمكّن من إتقان حديث «علىّ ميزان الأعمال»(١)?

#### الألفاظ والأسماء

على الإنسان أن يمتنع من مناداة أحدهم بكلمة "حبيبي" إنْ كانت لا تحمل في طيّاتها هذا المعنى. ولذلك، عليه أن يتذوق طعم تلك الكلمة ولذّتها قبل التلفظ بها. وكذلك ينبغي تذوق "السلام" الذي تلقيه على الآخرين، فالسلام مرتبط بفاطمة الزهراء هذه وسَلَمُ هِي حَتَى مَطْلَع الْفَجْرِ (٢). وعند التلفظ بأسماء الأئمة، كعليّ والحسين هي ، ينبغي إرفاقها بكلمة "روحي"، ذلك لأن اسم عليّ والحسين، وباقي الأئمة، هو روح الكون ومقومه. ولا بدّ من الإشارة إلى أنّ الأسماء وحدها هي التي تشكّل روح الكون وتلعب دور المُخرج في بطن مشيئة الوجود، وليس هم الكون وتلعب دور المُخرج في بطن مشيئة الوجود، وليس هم أمير المؤمنين هي سلمان وأبا ذر قائلاً: "يا سلمان ويا جندب،

<sup>(</sup>١) في الزيارة الرابعة لأمير المؤمنين عن الإمام الباقر سلام الله عليهما: "السلام على يعسوب الإيمان، وميزان الأعمال، وسيف ذي الجلال، مستدرك الوسائل: ج٢، ص ١٩٧.

<sup>(</sup>٢) سورة القدر، آية ٥.

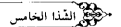
 <sup>(</sup>٣) عن النبي هي أنه قال: «يا علي ما عرف الله إلا أنا وأنت، وما عرفني إلا الله وأنت،
 وما عرفك إلا الله وأنا»، مختصر بصائر الدرجات، الحسن بن سليمان الحلي،
 ص١٢٥.

ظاهري ولايتي وباطني غيب لا يُدرك ((). فالولاية ، إذاً ، هي ظاهر أمير المؤمنين شَيْ ، ﴿إِنَّا عَرَضْنَا ٱلأَمَانَةَ عَلَى ٱلتَمَوَّتِ وَٱلْأَرْضِ وَالْإَرْضِ وَالْإَرْضِ وَالْإَرْضِ وَٱلْإِنْسَانُ الْإِنْسَانُ إِنَّهُ كَانَ ظَلُومًا وَآشِفَقُنَ مِنْهَا وَحَمَلَهَا ٱلْإِنْسَانُ إِنَّهُ كَانَ ظَلُومًا وَالْجِبَالِ فَالْبِسَانُ إِنَّهُ كَانَ ظَلُومًا جَهُولًا ﴾ (() ، ومع ذلك ، لم تتمكن الجبال بقوتها ولا السماوات بقدرتها وملائكتها من حمل تلك الولاية (()). ويظهر من الآية

عن أمير المؤمنين ﷺ: "ظاهري ولاية ووصاية، وباطني غيب لا يدرك، مشارق أنوار اليقين، ص٧٠.

<sup>(</sup>٢) سورة الأحزاب، آية ٧٢.

معانى الأخبار بإسناده إلى المفضل قال: قال أبو عبدالله ﷺ إن الله تعالى خلق الأرواح قبل الأجساد بألفى عام فجعل أعلاها وأشرفها أرواح محمّد وعلتي وفاطمة والحسن والحسين والأئمة بعدهم صلوات الله عليهم فعرضها على السماوات والأرض والجبال فغشيها نورهم فقال الله تبارك وتعالى للسماوات والأرض والجبال: هؤلاء حُججي على خلقي لهم ولمن تولاهم خلقت جنتي ولمن خالفهم وعاداهم خلقت ناري فمن ادّعي منزلتهم مني ومحلهم من عظمتي عذبته عذاباً لا أعذبه أحداً من العالمين ومن أقرّ بولايتهم ولم يدّع منزلتهم مني جعلته معهم في روضات جناتي فولايتهم أمانة عند خلقي فأيكم يحملها وبأثقالها ويدعيها لنفسه دون خيرتي فأبت السماوات والأرض والجبال أن يحملنها وأشفقن من ادّعاء منزلتها وتمنَّى محلها من عظمة ربها فلما أسكن الله عز وجل آدم وزوجته الجنة قال لهما: ﴿ وَكُلَّا مِنْهَا رَغَدًا حَيْثُ شِنْتُمًا وَلَا نَقَرَهَا هَانِهِ ٱلشَّجَرَةَ ﴾ يعني شجرة الحنطة ﴿ فَتَكُونَا مِنَ ٱلظَّالِمِينَ ﴾ (سورة البقرة، آية ٢٣) فنظرا إلى منزلة محمد وعلى وفاطمة والحسن والحسين والأئمة من بعدهم فوجداها أشرف منازل أهل الجنة فقالاً : يا ربنا لمن هذه المنزلة؟ فقال الله جل جلاله: إرفعا رؤوسكما إلى ساق العرش فرفعا رأسيهما فوجدا اسم محمد وعلى وفاطمة والحسن والحسين والأئمة بعدهم صلوات الله عليهم مكتوبة من ساق العرش من نور الجبار جلّ جلاله فقالا: يا ربنا ما أكرم هذه المنزلة عليك! فقال لولاهم لما خلقتكما، إياكما أن تنظرا إليهم بعين الحسد وتتمنيا منزلتهم عندي فتدخلا بذلك في نهيي وعصياني فَتَكُونا مِنَ الظَّالِمِينَ قالاً: ربنا ومن الظالمون؟=



الكريمة أنّ الولاية ليست بالأمر الذي يسهُل حملُه حتى من قبل الملائكة المقربين كجبرائيل وميكائيل وإسرافيل والروح القدس. وبالتالي، فإنّ الملائكة عاجزة عن حمل ظاهر أمير المؤمنين هيئة، فكيف بباطنه الذي قال إنه «غيب لا يُدرك» أي لا يمكن فهمه أو الكلام عنه!

 =قال: المدّعون لمنزلتهم بغير حق قالا: ربنا فأرنا منازل ظالميهم في نارك حتى نراها كما رأينا منزلتهم في جنتك فأمر الله تبارك وتعالى النار فأبرزت جميع ما فيها من ألوان العذاب فأوحى الله إليهما يا آدم ويا حواء لا تنظرا إلى أنوار حججي بعين الحسد فأهبطكما عن جواري ﴿فَرَسُوسَ فَهُمَا الشَّيْطُانُ﴾ ﴿وَقَاسَمُهُمَا إِنِّي لَكُمَّا لِينَ التَّصِيعِينَ﴾ (سورة الأعراف، آية ٢٠ و٢١) فحملهما على تمنى منزلتهم فنظرا إليهم بعين الحسد فخذلا حتى أكلا من شجرة الحنطة فعاد مكان ما أكلا شعيراً. فأصل الحنطة كلها مما لم يأكلاه وأصل الشعب كله مما عاد مكان ما أكلاه فلما أكلا من الشجرة طار الحلى والحلل عن أجسادهما وبقيا عريانين فناداهما: ﴿ أَلَرُ أَنَهُكُمَا عَن تِلَكُمَا اَلشَّجَرَةِ وَأَقُل لَّكُمَّا إِنَّ ٱلشَّيْطَانَ لَكُمَّا عُدُّوٌّ شِّبينٌ ﴾ (سورة الأعراف، آية ٢٢) ﴿وَالاَرْبُنَا ظَلَمْنَا أَنفُسَنَاوَإِن لَرْ تَغْفُر لَّنَا وَتَرْحَمُّنَا لَنَكُونَنَّ مِنَ ٱلْخَسرينَ﴾ (سورة الأعراف، آية ٢٣) قال: اهبطا من جواري فلا يجاورني في جنتي من يعصيني فهبطا موكولين إلى أنفسهما في طلب المعاش فلما أراد الله عز وجل أن يتوب عليهما جاءهما جبرائيل ﷺ فقال لُهما: إنكما ظلمتما أنفسكما بتمنى منزلة من فضل عليكما فجزاؤكما ما قد عوقبتما يه من الهبوط من جوار الله عزّ وجل إلى أرضه فسلا ربكما بحق الأسماء التي رأيتموها على ساق العرش حتى يتوب عليكما فقالا: اللهم إنا نسألك بحق الأكرمين عليك محمد وعلى وفاطمة والحسن والحسين والأئمة إلا تبت علينا ورحمتنا فتاب الله عليهما فلم تزل أنبياء الله بعد ذلك يحفظون هذه الأمانة ويخبرون بها أوصياءهم والمخلصين من أممهم فيأبون حملها ويشفقون من ادعائها وحملها الإنسان الذي قد عرفت فأصل كل ظلم منه إلى يوم القيامة. وذلك قول الله عز وجل: ﴿إِنَّا عَرَضُنَا ٱلْأُمَّانَةَ عَلَى ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ وَٱلْجِبَالِ فَأَنْتِكَ أَن يَعْمِلْنَهَا وَأَشْفَقَنَ مِنْهَا وَحَمَلَهَا ٱلْإِنسَنَّ إِنَّهُ كَانَ ظَلُومًا جَهُولًا﴾ (سورة الأحزاب، آية ٧٧). معاني الأخبار ص ٣٧ و٣٨.

#### الولاية الذوقية

كما ورد في القرآن الكريم: ﴿ وَإِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلَتَهِ كَةِ إِنِي جَاعِلٌ فِي الْأَرْضِ خَلِيفَةً ﴾ (٢). تتحدث هذه الآية عن الولاية، الولاية الذوقية لا الكلامية. ولأنّ منكري الولاية يفتقدون حاسة الذوق، يعجز هؤلاء عن سماع الأحاديث الولائية، فالولاية لا تأتي بالحوار. وفي تفسير هذه الآية، أنّ الله تبارك وتعالى قال للملائكة إنه يريد أن يجعل خليفة له في الأرض يحلّ مكانه. وقد ورد في الزيارة الرجبيّة كلام قريب من هذا المعنى: «لا فرق بينك وبينها إلا أنهم عبادك وخلقك» (٣).

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة، آية ٣٠.

<sup>(</sup>٣) الزيارة الرجبية، مفاتيح الجنان.

لم تستطع الملائكة حمل الولاية غير أنَّ هناك امرأة عجوزاً من مدينة نيشابور تمكّنت من حملها. كانت تلك المرأة تعمل بغزل النسيج لتجمع المال وتذهب إلى المدينة التي كان يعيش فيها الإمام الرضا 🕮 وتنعم برؤيته. فكانت تعمل لفترات طويلة على آلة الغزل حتى أصيبت بالشلل. ومع ذلك، لم تسمح لتلك المشكلة بأن تشكل عائقاً أمامها، وعادت مجدداً إلى محاولاتها لكسب المال. ولكن هذه المرة، من أجل الذهاب إلى المدينة على ظهر الجمل، كما يذهب الكثير من المقعدين إلى مكة. وفي أحد الأيام، وجدت أنّ المدينة تعجّ بأهلها. فسألت جيرانها: ما الخطب؟ لماذا تعتلون السطوح؟ أجابوها: إنَّ الإمام على بن موسى الرضا عِنه قادم إلى المدينة. فما كان منها إلّا أن ذهبت لتجلس داخل منزلها وتناجيه: سيدي، لقد قضيت سِنِيّ شبابي وأنا أغزل النسيج لكي أجمع المال وأذهب لرؤيتك. ولكنّ مالي لم يكْفِنِي. والأن، حين أصبحت عجوزاً، لم يعد لديّ حتى قدمين تساعدانني على الصعود إلى السطح. الكلِّ ينظر إليك، وأنا أيضاً أريد أن أحظى ولو بنظرة واحدة إلى وجهك. وكان أهالي المدينة قد نصبوا الخيام والفساطيط لاستقبال الإمام هناك، ولكنّ حضرته قال: سأنزل في المكان الذي تربض فيه ناقتي. فخلّى لجام الناقة التي راحت تعبُر من زقاق إلى آخر. وفي هذه الأثناء، كانت العجوز تنادي، يا عليّ بن موسى الرضا، فأجابها الإمام قائلاً: لبيكِ، ما الذي تفعلينه أيتها السيّدة وما الذي تقولينه؟ فأنا من أجلكِ قدمتُ إلى المدينة. ﴿ وَالْوَا أَتَجْعَلُ فِيهَا مَن يُفْسِدُ فِيهَا وَيَسْفِكُ الدِّمَاءَ ﴾ (١). قالت الملائكة: لقد عرفنا سيرة هذا الإنسان بعد أن أطلعتنا يا ربّ على الأسرار، ورأينا كم هو سفّاك للدماء وفاسد، فهل هذا هو خليفتك؟ ﴿ وَالَ إِنِّ أَعْلَمُ مَا لَا نَعْلَمُونَ ﴾ (١). فالملائكة لا تعرف العشق، ولكن ابن آدم يعرفه جيداً. ولذلك، فإنّ الولاية ذوقية.

وفي سياق السبيل الذوقي، يقول الإمام الحسن العسكري على الروح القدس وهو الملك الذي يفوق العسكري الله الروح القدس وهو الملك الذي يفوق جبرائيل وإسرافيل وميكائيل وكل الملائكة بالمرتبة في الجنان الصاقورة ذاق من حدائقنا الباكورة "أي أنّ الروح القدس، ومع كل العظمة التي يمتلكها، ذاق من الثمار غير الناضجة لأشجار ولايتنا أهل البيت على فكان من أهل الذوق واحتل المرتبة التي احتلها. كما ورد في المناجاة التاسعة للإمام زين العابدين الهي، من ذا الذي ذاق حلاوة محبتك فرام منك بدلاً "ث. وفي حديث الكساء، برزت حاسة الشم - "إني أشم عندك رائحة طيبة" - التي حلت محل الذوق، إذ يمتلك كل من يعدّ

<sup>(</sup>١) سورة البقرة، آية ٣٠.

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة، آية ٣٠.

<sup>(</sup>٤) مناجاة المحبين (المناجاة التاسعة)، للإمام زين العابدين عَيْسًا.

من أهل الذوق حاسة شمّ قوية، إنْ كان في الفقه أو في الولاية أو في المحبّة.

ولنعرّج على كربلاء قليلاً، عندما أظهر عليّ الأكبر على عطشه الشديد، دعاه أبوه الحسين على إلى أن يضع لسانه في فمه (١٠). وبذلك، احتلّ عليّ الأكبر موقع الريادة في صفوف أهل الذوق، فلقد تذوّق ممّا تمنى كلّ الأنبياء والأولياء تذوّق ما دونه حتى.



عن إحدى زوجات رسول الله ﷺ: كان النبي ﷺ كثيراً ما يقبّل عرف فاطمة ﷺ
 وكان يقبّلها ويمسّها لسانه. إحقاق الحق، ج١٠٠ ص١٨٥ ـ ١٨٦.



أعوذ بالله من الشيطان الرجيم، بسم الله الرحمن الرحيم: ﴿إِنَّمَا يُرِيدُ اللَّهُ لِيُذْهِبَ عَنكُمُ الرِّخْسَ أَهْلَ ٱلْبَيْتِ وَيُطَهِّرَكُهُ تَطْهِيرًا﴾(١)

### ذخائر أهل البيت ﷺ

يُعتبر حديث الكساء الشريف، الذي يُقرأ بهدف التوسّل، من الذخائر المنقولة عن أهل بيت العصمة والطهارة ، فهو رحمة لرفع البلاءات عن الشيعة قاطبة. وفيه الوصفة التي تركها أهل البيت الشيعتهم ومحبيهم لعلاج كلّ وجع وحلّ كل مشكلة وقضاء كل حاجة. وقد روى أبو هاشم الجعفري أنّ وزير المتوكل (٢) بعث برسالة إلى الإمام الهادي الله كتب فيها أنّ

<sup>(</sup>١) سورة الأحزاب، آية ٣٣.

 <sup>(</sup>٢) روى السيد ابن طاووس بالإسناد عن اليسع بن حمزة القمي، قال: أخبرني عمرو بن
 مسعدة وزير المعتصم الخليفة أنه جاء عليّ بالمكروه الفظيع حتى تخوفته على إراقة
 دمي وفقر عقبي، فكتبت إلى سيدي أبي الحسن العسكري ﷺ أشكو إليه ما حلّ=

الخليفة، آنذاك، كان يعذّبه ويغلّه بالأصفاد وشكا إليه الخطر الذي كان يتهدّد حياته، مشيراً إلى أنّه لم يتمكن من الكتابة إليه إلّا بشقّ

=بي، فكتب إلي: لا روع إليك ولا بأس، فادع الله بهذه الكلمات، يخلصك الله وشيكاً مما وقعت فيه، ويجعل لك فرجاً، فإن آل محمد يدعون بها عند إشراف البلاء وظهور الأعداء، وعند تخوّف الفقر وضيق الصدر.

قال اليسع بن حمزة: فدعوت الله بالكلمات التي كتب إلي سيدي بها في صدر النهار، فوالله ما مضى شطره حتى جاءني رسول عمرو بن مسعدة فقال لي: أجب الوزير، فنهضت ودخلت عليه، فلما بصر بي تبسم إلي، وأمر بالحديد ففك عني، وبالأغلال فحلّت مني، وأمرني بخلعة من فاخر ثيابه، وأتحفني بطيب، ثم أدناني وقربني، وجعل يحدثني ويعتذر إلي، ورد علي جميع ما كان استخرجه مني، وأحسن رفدي، وردني إلى الناحية التي كنت أتقلدها، وأضاف إليها الكورة التي تليها. قال: وكان الدعاء: يا من تحلّ بأسمائه عقد المكاره، ويا من يفل بذكره حلّ الشدائد، ويا من يدعى بأسمائه العظام من ضيق المخرج إلى محل الفرج، ذلت لقدرتك الصعاب، وتسببت بلطفك الأسباب، وجرى بطاعتك القضاء، ومضت على ذكرك الأشياء، فهي بمشيئتك دون قولك مؤتمرة، وبإرادتك دون وحيك منزجرة. أنت المرجو للمهمات، وأنت المفزع للملمات، لا يندفع منها إلا ما دفعت، ولا ينكشف منها إلا ما كشفت، وقد نزل بي من الأمر ما فدحني ثقله، وحلّ بي منه ما ينكشف منها إلا ما كسفت، وقد نزل بي من الأمر ما فدحني ثقله، وحلّ بي منه ما أوردت، ولا ميسر لما عسرت، ولا صارف لما وجهت، ولا فاتح لما أغلقت، ولا مغلق لما فتحت، ولا ناصر لمن خذلت إلا أنت.

صلّ على محمد وآل محمد، وافتح لي باب الفرج بطولك، واصرف عني سلطان الهم بحولك، وأنلني حسن النظر فيما شكوت، وارزقني حلاوة الصنع فيما سألتك، وهب لي من لدنك فرجاً وحياً، واجعل لي من عندك مخرجاً هنياً، ولا تشغلني بالاهتمام عن تعاهد فرائضك، واستعمال سنتك، فقد ضقت بما نزل بي ذرعاً، وامتلأت بحمل ما حدث علي جزعاً، وأنت القادر على كشف ما بليت به، ودفع ما وقعت فيه، فافعل ذلك بي، وإن كنت غير مستوجبه منك، يا ذا العرش العظيم، وذا المن الكريم، فأنت قادر يا أرحم الراحمين، آمين رب العالمين.

النفس. وفي ذلك دلالة على عِظَم الأخطار التي تفرضها المناصب الدنيوية على الإنسان كلما دنا منها، بينما يكون أكثر حِفظاً ما دام بعيداً عنها. ونكمل بيان هذه القصة بعد أن نسلط الضوء على جانب من جوانب الظلم الذي كان يمارسه المتوكل العباسي على شيعة أهل البيت هي.

## ظلم المتوكّل

مع أنّ الظلم كان دأب جميع الخلفاء العباسيين، إلّا أنّ الخليفة المتوكل كان أكثرهم ظلماً، حيث كان يضطهد زوّار الحسين على ويقطع الطريق عليهم ويقتلهم ويبتر أيديهم. وفي المقابل، كان الإمامان الهادي والعسكري على يحرصان على الترويج لزيارة الإمام الحسين على فكلما كانا يمرضان، كانا على يختاران أحد الأشخاص ويؤمنان له نفقة السفر ولوازمه ويأمرانه بالذهاب والدعاء لهما بالشفاء عند قبر جدهما أبي عبدالله على (1).

<sup>(</sup>۱) قال أبو هاشم الجعفري صاحب الإمام الهادي ﴿ تَخْلَتُ عَلَى أَبِي الحسن الهادي وهو محموم عليل، فقال: يا أبا هاشم، ابعث رجلاً من موالينا إلى الحائر يدعو الله لي. فخرجت من عنده، فاستقبلني علي بن بلال فأعلمته ما قال الإمام ﴿ مَنْ الله وسألته أن يكون هو الرجل الذي يخرج، فقال: السمع والطاعة، ولكتنبي أقول: إنّه أفضل من الحائر إذا كان بمنزلة مَنْ في الحائر، ودعاؤه لنفسه أفضل من دعائي له في الحائر. فأعلمته ما قال: فقال لي: قل له: كان رسول الله و الفضل من البيت والحجر، وكان يطوف بالبيت ويستلم الحجر. وإنّ لله تبارك وتعالى بقاعاً يحبّ أن يُدعى فيها، فيجيب لمَنْ دعاه، والحائر منها الله بحار الأنوار ج ۹۸ ص ١١٤ و ١١٥ ح ٣٤.



وفي إحدى المرات، سأل أحدهم الإمام قائلاً: يا ابن رسول الله، أنت حجّة الله ووليّه، فلِمَ ترسل الناس ليزوروا الحسين على فأجابه الإمام على القد منح الله جدّنا الحسين مقاماً لم يصل إليه أيّ منّا نحن الأئمة (١)، ومن واجبنا حفظ هذه

<sup>(</sup>١) إن للإمام الحسين ﷺ خصائص عديدة لم يشاركه بها أحد من الأئمة ﷺ حتى النبي الأكرم ﷺ. فقد قال رسول الله ﷺ: الحسين منى وأنا من حسين؟، بحار الأنوار ج٣٦ ص ٢٧١. وقال الإمام الصادق ﷺ : كلنا سفن النجاة ولكن سفينة جدى الحسين أوسع وفي لجج البحار أسرع. بحار الأنوار، ج ٢٦ ص ٣٢٢، حديث ١٤. وأيضاً، ورد في زيارة الناحية المقدسة التي رواها الشيخ المفيد في مزاره، والشيخ ابن المشهدي في المزار الكبير، والمجلسي في بحاره، والفيض الكاشاني في كتابه الصحيفة المهدوية: «...السلام على من جعل الله الشفاء في تربته، السلام على من الإجابة تحت قبته، السلام على من الأثمة من ذريته...». وقد اختُص الحسين ﷺ بالجهاد دون غيره من أبناء الزهراء ﷺ كما يُجمِع كبار المراجع على أفضلية أن يتمّ المسافر صلاته في حائره الشريف، فضلاً عن الروايات التي تؤكد على أنْ لا أصحاب كأصحابه، فعن أبي عبدالله ﷺ قال: خرج أمير المؤمنين ﷺ يسير بالناس، حتى إذا كان من كربلاء على مسيرة ميل أو ميلين فتقدُّم بين أيديهم حتى إذا صار بمصارع الشهداء قال: قُبض فيها مائتا نبي، ومائتا وصي، وماثنا سبط، شهداء بأتباعهم، فطاف بها على بغلته خارجاً رجليه من الركاب، وأنشأ يقول: مناخ ركاب ومصارع شهداء، لا يسبقهم من كان قبلهم، ولا يلحقهم من كان بعدهم. بحار الأنوار ج٩٨ ص١١٦ ح٤٢ و٤٤. وإن القائم يدفن في قبر الحسين ﴿ إِضَافَةَ إِلَى الرَّوايَاتِ التِّي تُوضِعِ بِأَنَّ كَرِبِلاً ۚ هِي أَرْضِ المحشرِ والأَثْمة خلقوا من طينتها، فعن محمد بن أحمد بن يعقوب عن على بن الحسن بن فضال عن أبيه عن بعض أصحابه عن أحدهما بَيْنِين قال: إن الله تبارك وتعالى خلق آدم من الطين فحرّم الطين على ولده. قال: فقلت: ما تقول في طين قبر الحسين ﷺ؟ فقال: يحرم على الناس أكل لحومهم ويحل لهم أكل لحومنا ولكن الشيء اليسير منه مثل الحمصة. كامل الزيارات صـ ٤٧٨ الباب٩٥. كما أن أرض كربلاء أفضل من=

الحرمة. فلو لم يتصرّف رسول الله وأمير المؤمنين وبقية أثمّة أهل البيت على النحو الذي تصرّفوا به مع الإمام الحسين نه، لَمَا وصلت إلينا موهبة زيارة سيّد الشهداء.

أمر المتوكل بقطع يد كل من يتوجه لزيارة الحسين على المنافعة عده كان من الزوّار إلا أن مذوا أيديهم للسيوف. وهنيئاً لمن قُطعت يده في ذلك الطريق، هنيئاً لتلك المرأة العجوز التي أظهرت شجاعة تفوّقت بها على كل رجال العالم، فبات من الواجب عليهم أن يحذوا حذوها. لقد قطعوا يد تلك المرأة العجوز في إحدى السنوات وهي في طريقها لزيارة الحسين على ولكنها عادت لزيارته في السنة التالية. وحين اعترض جنود الخليفة طريقها، أمروها بمد يدها اليمنى، فمدّت اليُسرى. وعندما سألوها عن السبب، أخرجت يدها اليمنى المقطوعة من تحت ردائها وقالت: لقد أخرجت يدها اليمنى المقطوعة من تحت ردائها وقالت: لقد قدّمت اليمنى في السنة الماضية، فاقطعوا هذه الآن.

<sup>=</sup>أرض الكعبة، فعن علي بن الحسين السجاد ﴿ قال: «اتّخذ الله تعالى كربلاء حرماً آمناً مباركاً قبل أن يخلق الله أرض الكعبة ويتخذها حرماً بأربعة وعشرين ألف عام . بشارة الزائرين ص٢٦. كما سئل الإمام أبو عبدالله الصادق ﴿ ، أنه من الأفضل؟ أرض مكة أم أرض كربلاء؟ فقال ﴿ ! إنّ أرض الكعبة قالت: مَن مثلي، وقد بني بيت الله على ظهري، ويأتيني الناس من كلّ فجّ عميق، وجعلت حرم الله وأمنه؟ فأوحى الله إليها: أن كفّي وقرّي، ما فضل ما فضلت به فيما أعطيت أرض كربلاء إلاّ بمنزلة الإبرة غمست في البحر فحملت من ماء البحر، ولولا تربة كربلاء ما فضلتك، ولولا من تضمّنت أرض كربلاء ما خلقتك، ولا خلقت البيت الذي به افتخرت، فقرّي واستقرّي وكوني ذنباً متواضعاً ذليلاً مهيناً غير مستنكف ولا مستكبر لأرض كربلاء، وإلاّ سخت بك وهويت بك في نار جهنّم. بشارة الزائرين ص٨٥.

إذاً، كان المتوكل لعنة الله عليه شديد العداء لأهل البيت ولزوار الإمام الحسين. وفي فترة من الفترات، وصل طغيانه إلى وزيره، فزجّه في السّجن ومارس ألوان التعذيب عليه، حتى كاد يصل به الحال إلى قطع رأسه عن جسده. فكتب الوزير مستنجدا بالامام الهادي على : يا ابن رسول الله في ، أنا في خطر شديد ولا أدري ما سيحل بأولادي من بعدي. فكان ردّ الإمام على أن اقرأ هذا الدعاء. وما إنْ تفعل، ستخرج من أسر المتوكل وتسترجع ماء وجهك وتزداد عزة وارتقاء في الشأن والمنصب. ولا شك في أنّ هذا الدعاء، يعود بالفائدة على قارئه عند كل شدة وبلاء.

# الإرتباط بالولتي

وصل الدعاء إلى الوزير قبيل آذان الظهر، فبدأ بقراءته. وهذا أول الدعاء «يا من تحلّ به عقد المكاره» (١). وتجدر الإشارة إلى أنّ الإرتباط بالوليّ المطلق هو الشرط لتحقق أثر الدعاء. فحين أغلقت كل الأبواب في وجه الوزير، لم يبق لديه أمل سوى الإرتباط بالولي. قرأ الدعاء قبيل الظهر وما إن أنهاه حتى انشرح صدره واطمأن قلبه ورأى بوابة الزنزانة تُفتح والحارس، الذي اعتاد ضربه في كل يوم، يحيّيه ويُظهِر له الإحترام والتبجيل ويخلّصه من قيوده. ثم بعد ذلك، حصل ما أطلعه عليه

<sup>(</sup>١) دعاء الأمن، مفاتيح الجنان. الصحيفة السجادية، الدعاء السابع.

الإمام على منال مرتبة أعلى وتلقى اعتذاراً على ما لحق به من أذى.

# أهل البيت ﷺ عندهم الدواء لكلّ داء

من أجل رفع البلايا والمشكلات والآلام، لم يوصِنا أئمتنا ﷺ بتناول قرص أسبرين، بل أمرونا بأن نرفع أيدينا ونلعن أعداءهم. ويُروى أنَّ سلمان الفارسي أصيب بحمّى شديدة، فشكى أمره لرسول الله ﷺ وقال: وصل سلمان إلى آخر عمره، فهذه الحمّي ستقضى عليه. سأله رسول الله ﷺ: لمَ لمْ تقصد الطبيب؟ فأجاب سلمان بأنه لا يعرف واحداً. عندها، قال له الرسول ﷺ: أنا أعطيك عنوان طبيب أعرفه، ولكنه امرأة. فضحك سلمان، الذي قيل فيه «سلمان منّا أهل البيت». ثم تابع الرسول ﷺ كلامه مع سلمان وقال: إذهب عند ابنتي فاطمة، فهي طبيبة. وفعلاً، قصد سلمان الصديقة الطاهرة عَلَى التي علمت منه بأنه مصاب بالحمّى منذ فترة من الزمن وبأنّ رسول الله ﷺ قد أرسله إليها. فخاطبته قائلةً: إقرأ هذا الدعاء في كل يوم: "بسم الله النور، بسم الله نور النور، بسم الله نورعلي نور، بسم الله الذي هو مدبّر الأمور...»(١) إلى آخر الدعاء المعروف بـ«دعاء النور». فأقسم سلمان بأنه علم هذا الدعاء لأهل المدينة فشفي من الحمّي أكثر من مئة شخص، وكل ذلك بفضل فاطمة الزهراء ﷺ.

<sup>(</sup>١) دعاء النور، مفاتيح الجنان.

وقد ترك لنا أهل البيت على حديث الكساء لننتفع به في زمان الغيبة وزمان البؤس والعجز. كما أننا نجد، في الأدعية، العلاج لكل الأمراض والمشكلات. والروايات التي تُطلعنا على العلاجات المختلفة للأمراض الظاهرية والباطنية، عن طريق الذكر والورد، ليست أقل من الروايات التي تخبرنا بأن صلاة الصبح تتألف من ركعتين، لا بل إنها تفوقها عدداً، «يا من اسمه دواء وذكره شفاء»(۱). ومن بين تلك الروايات، على سبيل المثال، رواية توصي بقراءة آية الكرسي عند الشعور بالخوف(٢).

## التوسل بأهل البيت ﷺ يرفع البلاءات

يعد الشيخ البهائي من كبار علماء ورجالات الشيعة. ويعود أصله إلى جبل عامل، حيث تشيّع أجداده على يد الصحابي الجليل أبي ذر الغفاري. وفي جبل عامل الكثير من الشيعة والمحبّين لأمير المؤمنين على وإليه ينتمي العديد من العلماء والشهداء الكبار، ومن بينهم الشيخ البهائي ووالده.

<sup>(</sup>١) دعاء كميل، مفاتيح الجنان.

<sup>(</sup>٢) رُوِيَ عن الإمام عَلِيُّ بْنِ الْحُسَيْنِ ﷺ أَنهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: "مَنْ قَرَأَ أَرْبَعَ البَاتِ مِنْ أَوَّلِ الْبَقَرَةِ، وَآيَةَ الْكُرْسِيِّ، وآيَتَئِنِ بَعْدَهَا، وثَلَاثَ آيَاتٍ مِنْ آخِرِهَا، لَمْ يَرَ فِي نَفْسِهِ وَمَالِهِ شَيْنَا يَكْرَهُهُ، ولَا يَقْرَبُهُ شَيْطَانٌ، ولَا يَشْسَى الْقُرْآنَة، الكافي ٢ج ص٢٢١. وعن الإمام الصادق ﷺ قال: إن رسول الله ﷺ كان إذا أوى إلى فراشه يقرأ أَية الكرسي ويقول: بِسْمِ اللهُ آمَنْتُ بِاللهُ وَكَفَرْتُ بِالطّاغوتِ، اللّهُمَّ إِخْفَظْنَى في مَنامي وَفِي يَقْظَني. مفاتيح الجنان، الفصل الثاني: في أدعية يدعى بها عند النوم وعند الانتباه منه.

الشذا السادس

ويُنقل أنه في فترة من الفترات، مرّ الشيخ البهائي بضائقة مالية، حيث كان غارقاً في الديون ولا يمتلك شيئاً في منزله. ولو كان من أهل الدنيا، لاستطاع جنْيَ المال الوفير، غير أنه كان رجلاً حرّاً ومستغنياً همُّه الوحيد الترويج لأمر محمَّد وآل محمَّد ﷺ وولايتهم. أصيب الشيخ البهائي بالغمّ من جراء تلك الأزمة، فراح يطالع الروايات والأحاديث حتى وجد فيها الحل لمشكلته. وعثر على دعاء يُقرأ في قنوت الصلوات عند الوقوع في الدين أو العجز أو الفقر أو الحاجة إلى المال أو التعرّض للصعوبات والمشقّات. ووجد أن من آثار ذلك الدعاء سداد الدين وتحسين المعيشة من الناحية المادية. فبدأ بقراءة الدعاء في قنوت صلواته، ولم يمض أسبوع واحد حتى تمكّن من سدّ دينه بالكامل وحلّ جميع مشكلاته، فلم يدرِ من أين كان يأتي المال. ويؤيّد القرآن نفسه هـذه الـروايـة حـيـن يـقـول: ﴿ وَمَن يَتَّقِ ٱللَّهَ يَجْعَل لَّهُ بِغَرْجًا ﴿ لَيْ وَيَرْزُقُهُ مِنْ حَيْثُ لَا يَحْتَسِبُ ۚ وَمَن يَتَوَكَّلُ عَلَى اللَّهِ فَهُو حَسْبُهُۥۚ إِنَّ اللَّهَ بَلِغُ أَمْرِهِۥ قَدْ جَعَلَ اللَّهُ لِكُلِّ شَيْءٍ قَدْرًا ﴾(١).

ويقول أبو هاشم الجعفري بأنه تشرّف في أحد الأيام بلقاء الإمام الهادي في أحد الأيام بلقاء الإمام الهادي في نبدأ الإمام في يكلّمه باللغة الهندية ولكنّه لم يفهم شيئاً وقال له: سيدي، أنا لا أجيد اللغة الهندية، فلم تتحدث معي بها؟ كان بالقرب من الإمام في جرّة من الحصى. ولعلّ ذلك الحصى ـ وهذا استنباط شخصي ـ كان من درّ النجف

<sup>(</sup>١) سورة الطلاق، آية ٢ و٣.



وحصاها، حيث كان الأئمة على يضعون بضعاً من حصى وادي السلام في الماء ويشربونه، نظراً لارتباطه بعشق ومحبة أمير المؤمنين علي على كان الحصى الذي في الجرة جافاً، فوضع الإمام على واحدة منها في فمه المبارك وبدأ يمضها ويعد هذا أحد طرق الإرتباط بأمير المؤمنين عن طريق الحس وعالم المادة والطبيعة ـ ثم أخرجها من فمه الشريف وأمر الرجل بأن يضعها في فمه، ليجد بعد ذلك أنه بات يعرف ثلاثاً وسبعين لغة (١).



<sup>(</sup>۱) ما رواه ابن شهرآشوب والقطب الراونديّ عن أبي هاشم الجعفري أنّه قال: دخلتُ على أبي الحسن على أبي الحسن أن أردّ عليه وكان بين يديه ركوة ملأى حصى فتناول حصاة واحدة ووضعها في فيه ومصها ملياً ثم رمى بها إليً فوضعتها في فمي فوالله ما برحتُ من مكاني حتى تكلمتُ بثلاث وسبعين لساناً أولّها الهندية. مناقب آل أبي طالب ج٣ ص٥١٣، الشيخ عباس القمي، سفينة البحار، طبع النجف، ج٢ ص ٥١٣.



#### حديث الكساء يحلّ المشكلات

تعتبر الأدعية والأذكار المنسوبة إلى أهل البيت هي ، وعلى رأسها حديث الكساء الشريف ، من المواهب والعنايات والألطاف الخاصة التي منحها الربّ المتعال في زمان الغيبة للشيعة والمحبّين. فعندما يشعر الشيعيّ بالغربة والوحدة والمسكنة والعجز ، وتحيط به المشكلات من كل جانب ، يلجأ إلى الأدعية والأذكار المُنجِية من المهمّات والملمّات ، فالأدعية مفاتيح أبواب الرحمة . ويلجأ الشيعة وأهل الولاية والمحبّة في زمان الغيبة إلى قراءة حديث الكساء الشريف ، للنجاة من المسكنة وقلة الحيلة ، بشرط أن لا يقلّ عدد الأفراد المجتمعين لقراءة الحديث عن ثلاثة (۱) ، وكلما كان العدد أكبر ، كلما كان ذلك أفضل . ومن آثار حديث الكساء حلّ المشكلات ورفع الهموم والغموم بضمانة من الله وأهل البيت هي .

<sup>(</sup>١) باعتبار أنه مطلوب الجمع.

#### بركات شهر رجب

شهر رجب هو من أشهر الرحمة والمغفرة والتوبة والإنابة، وهو شهر يُشمَلُ فيه أهل المحبة بالألطاف الإلهية الخفية. وفيه تكثر الولادات السعيدة لأئمتنا على نفمن الأدعية الواردة في هذا الشهر: "اللهم إني أسألك بالمولودين في رجب، محمد بن علي وابنه علي بن محمد المنتجب"(1). ولم تتم الإشارة في هذا الدعاء إلى الولادة السعيدة لأمير المؤمنين على لأن هناك إجماع شيعي على وقوعها في الثالث عشر من شهر رجب، كما لم يتم الإشارة إلى مناسبة المبعث النبوي الشريف، في السابع والعشرين من هذا الشهر، لأنها من المسلمات لدى الجميع. ولهذا السبب، أشير الى ولادات بعض الأثمة الآخرين.

### مظهر اسم الجواد

ويفيض هذا الشهر بالبركة، خصوصاً لجهة ولادة الإمام الجواد في . والجواد هو أحد الأسماء الإلهية التي تجلّى مظهرها في الإمام محمد بن عليّ الجواد في . فقد اختصّ الله سبحانه وتعالى الإمام محمد التقي في بلقب الجواد، وهو كان الأصغر سناً من بين كل الأئمة في . وقد ورد في تعقيبات الصلوات خلال شهر رجب: «يا من أرجوه لكلّ خير وآمن سخطه عند كلّ شرّ، يا

 <sup>(</sup>١) من أدعية شهر رجب في مفاتيح الجنان، ولادة الإمام الجواد ﷺ في العاشر من شهر رجب وولادة الإمام الهادي ﷺ في الثاني أو الخامس من شهر رجب.

من يعطي الكثير بالقليل، يا من يعطي من سأله، يا من يعطي من لم يسأله ومن لم يعرفه تحنناً منه ورحمة» ثم نقول: «يا ذا النعماء والجود» (۱) ما يشير إلى أنّ جريان كل تلك المسائل يتمّ عبر جواد الأئمة على وتُشتق كلمة «جواد» من «الجود»، فإذا أردنا أن نعرف معنى جود الله وأن نفهم ظهور دعاء «يا جواد يا كريم»، علينا أن نقرع باب الإمام الجواد التقي (٢) علينا أن نقرع باب الإمام الجواد التقي (٢)

#### معنى الجود

وتجدر الإشارة إلى أنّ هناك فرقاً بين السخاء والجود. فالسخاء هو إعطاء السائل، والسخيّ هو الذي يُنفق من ممتلكاته وأمواله على نفسه لأنه بحاجة إليها ولكن، في الوقت عينه، يعطي الآخرين ولا يبخل عليهم. فالسخاء، إذاً، هو منشأ العطاء وأساسه. أما الجود، فيعني أن لا ينفق الإنسان على نفسه شيئاً، بل يهب كل ما يملكه إلى الآخرين. وبالنسبة للممكنات، أي البشر العاديين، يُقال للجواد جواداً عندما يكون محتاجاً ولا ينفق على نفسه شيئاً بل يهب كل ما لديه للآخرين. وبالتالي، فإنّ معنى الجود هو الإحتياج الشديد والإيثار في الوقت نفسه، أي أنّ الجود هو الإحتياج الشديد والإيثار في الوقت نفسه، أي أنّ

<sup>(</sup>١) من أدعية شهر رجب، مفاتيح الجنان.

<sup>(</sup>٢) أسماء الأئمة مشتقة من أسماء الله، فرائد الصمدين ج١ ص٣٦. وبالتالي فأسماء الأثمة مشتقة من أسماء الله وليست متوقفة على صفات الإمام في دار الدنيا إنما على ذاته تعالى التي ظهرت بصفات في دار الدنيا كالمحمودية لمحمد علي والعلو لعلي علي علي الفاطرية لفاطمة على والجود للجواد كل.

الإيثار هو أساس الجود. فقد يكون الإنسان جائعاً إلا أنه يُطعِمُ خبزه للغير ويتحمّل الجوع، وهذا هو الإيثار عند الممكنات. وحين يؤثِر الإنسان الآخرين على نفسه ويسدّ حاجاتهم بدل حاجاته، يصبح جواداً نسبةً إلى الآخرين. غير أنّ الجود الذي يتجلّى في ذات الباري وفي أئمتنا على له مفهوم مختلف، إذ لا يعني الإحتياج والعوز، بل يعني الاستغناء. فالحقّ جواد وكريم، "يا جواد يا كريم"، ولكنه غير محتاج إلى شيء، لأنه مستغنِ عن كل شيء.

إذاً، هناك فرق بين هذين النوعين من الجود. وعلى سبيل المثال، كان حاتم الطائي جواداً لأنه كان من المحتاجين ولكنه في الوقت عينه، يؤثر الآخرين على نفسه. ولم يُرَ رجل أفضل من حاتم الطائي في هذا المجال، حيث كان معروفاً بعدم ردّ أي سائل يقصد بابه، فاكتسب لقب جواد العرب الأول. ولكنّ الطائي حاز على ما حاز عليه بفضل أبنائه وأحفاده، وذلك لأن ولاية الأبناء يسري أثرها إلى الآباء والأجداد وهي موجِبه للمغفرة والقربة. فكما أنّ آثار الآباء والأجداد تسري إلى الأبناء، فإنّ العكس صحيح أيضاً، حيث يعود شرف آدم إلى الخاتم في موجبه للمغفرة الولادة ابراهيم إلى أمير المؤمنين عليّ المرتضى (۱) في ماحب الولادة النورانية والحقيقة غير المعروفة.

<sup>(</sup>۱) ﴿وَإِنَّ مِن شِيعَنِهِ. لَإِنْهِيمَ ﴾ سورة الصافات، آية ۸۳. أبو بصير قال: السأل جابر المجعفي أبا عبدالله ﷺ عن تفسير قوله عز وجل ﴿وَإِنَّ مِن شِيعَنِهِ. لَإِنْهِيمَ ﴾ فقال إن المجعفي أبا عبدالله ﷺ عن تفسير قوله عز وجل ﴿وَإِنَّ مِن شِيعَنِهِ. لَإِنْهِيمَ فقال إلهي=

## أثر الأبناء على الآباء

انطلاقاً ممّا سبق، للأبناء أثر على الآباء، فقد يكونون سبباً في نيل آبائهم الشرف والرّفعة. ويعود شرف حاتم الطائي إلى ابنه عدي وحفيده طرمّاح بن عدي اللذين كانا عاشقَيْن لأمير المؤمنين في . كما كان طرماح دليلَ قافلة الحسين وشاعراً للإمام في . وطوال الطريق من المدينة إلى كربلاء، اهتم طرمّاح بمؤانسة أهل البيت في والشباب الهاشميين الذين كانوا برفقة الحسين في . وأما عديّ، فكان من أشجع الشجعان الذين حاربوا مع أمير المؤمنين في وهذا ما أوجب الشهرة لحاتم الطائي . وإلّا فإنّ أهل السخاء في صفوف العرب لا يُحصون، فلماذا اشتهر وإلّا فإنّ أهل السخاء في صفوف العرب لا يُحصون، فلماذا اشتهر

=ما هذا النور؟ فقال له هذا نور محمد في صفوتي من خلقي. ورأى نوراً إلى جنبه فقال إلهي وما هذا النور؟ فقيل له هذا نور علي بن أبي طالب في ناصر ديني. ورأي اللي جنبهم ثلاثة أنوار فقال إلهي وما هذه الأنوار؟ فقيل له هذا نور فاطمة في فطمت محبيها من النار ونور ولديها الحسن والحسين فقال إلهي وأرى أنواراً تسعة قد حفوا بهم؟ قيل يا إبراهيم هؤلاء الاثمة من ولد علي وفاطمة. فقال إلهي أرى أنواراً قد احدقوا بهم لا يحصي عددهم إلا أنت؟ قيل يا إبراهيم هؤلاء شيعتهم شيعة علي في . فقال إبراهيم في وبم تعرف شيعته؟ قال بصلاة الإحدى والخمسين والجهر ببسم الله الرحمن الرحيم والقنوت قبل الركوع والتختم باليمين. فعند ذلك قال إبراهيم اللهم اجعلني من شيعة أمير المؤمنين في قال فأخبر الله في كتابه فقال في البراهيم اللهم اجعلني من شيعة أمير المؤمنين المحقق البحراني ج ٨ ص ١٧١، مستدرك الوسائل، الميرزا النوري ج ٤ ص ٣٩٩. الفضائل، شاذان بن جبرئيل القمي ص ١٥٨. مدينة المعاجز، السيد هاشم البحراني ج ٣ ص ٣٦٥. مدينة المعاجز، السيد هاشم البحراني ج ٣ ص ٣٦٥. مدينة المعاجز، السيد هاشم البحراني ج ٣ ص ٣٦٥. مدينة المعاجز، السيد هاشم البحراني ج ٣ ص ٣٦٥. مدينة المعاجز، السيد هاشم البحراني ج ٣ ص ٣٦٥.

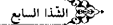
حاتم الطائي بالذات؟ ولماذا اشتُهر قيس العامري المجنون، من بين كل العشاق؟

# أثر الارتباط بالحسين عجم

تعود شهرة قيس المجنون (۱) إلى نيله شرف وساطة الإمام الحسين في خطبته لليلى. فكل من يرتبط بالحسين وأهل البيت في ، يشتهر في السماوات والأرض ويدوم ذكره، مهما كان المجال الذي ينتمي إليه، ومرد ذلك إلى ارتباط هذه الشخصيات بوجه الله. فأمير المؤمنين في هو حقيقة الكل(۲)

<sup>(</sup>۱) يُروى أنه كان هناك في زمن معاوية لعنه الله رجل اسمه قيس بن ذريح وكان عاشقاً لفتاة اسمها لبنى، وكان معروف بلقب «مجنون لبنى». وعندما ضاقت به السبل، لجأ إلى الحسين بن علي بحد الذي كان أخاه في الرضاعة، حيث كانت قد أرضعته أم قيس. فوسطه في الأمر، وشاء الله أن تكلل وساطة الحسين على بالنجاح.

<sup>(</sup>٢) من كلام لرسول الله ﷺ: «... فلما أراد الله عز وجل بدو خلقنا تكلم بكلمة فكانت نوراً ثم تكلم كلمة ثانية فكانت روحا فعزج فيما بينهما واعتدلا فخلقني وعلياً منهما ثم فتق من نوري نور العرش فأنا أجل من العرش ثم فتق من نور علي نور السماوات فعلي أجل من السماوات...»، بحار الأنوار ج٣٤ ص١٧ ح١٦. وفي الحديث القدسي: يا أحمد لولاك لما خلقت الأفلاك، ولولا عليّ لما خلقتك، ولولا فاطمة لما خلقتكما. مستدرك سفينة البحار، ج٣ ص٣٣٤، عوالم العلوم، ص٢٣. والمقصود بالإيمان هو أمير المؤمنين ﴿ ويدل على ذلك قول النبي الأعظم عندما برز علي كله قتال عمرو بن ودّ العامري عليه لعائن الله: (برز الإيمان كله إلى الشرك كله (كشف الغمة ج١ ص٢٠٥) وقوله ﴿ : «يا عليّ، حبّك (تقوى) وإيمان (بحار الأنوار، ج٣٩، ص٢٦٣)، فعن أبان بن تغلب الكندي قال: قال أبوعبدالله ﴿ : إنّ روح الإيمان واحدة خرجت من عند واحد وتتفرق في أبدان شتى فعليه ائتلفت وبه تحابت وستخرج من شتى ويعود واحداً ويرجع عند واحد. =



وكل الحقيقة وحق الكل وكل الحق، ومجرّد التفكير بزيارته أو زيارة الحسين على يجزي صاحبه كثيراً من الثواب والزلفي.

# ذكر عليّ ﷺ يحفظ القلب

ويقول الإمام الصادق بي إن زائر أمير المؤمنين بي يُدخل أربعين شخصاً (١) إلى الجنّة بمجرّد أن تقع عيناه عليهم لدى عودته من الزيارة (٢). كما ورد عنه بي ابن مارد، من زار جدي عارفاً بحقّه كتب الله له بكلّ خطوة حجة مقبولة وعمرة مقبولة. والله يا ابن مارد ما يطعم الله النار قدماً تغبّرت في زيارة أمير المؤمنين ماشياً أو راكباً، يا ابن مارد اكتب هذا الحديث بماء الذهب (٣).

ويحفظ نداء «يا عليّ» عرش الرحمن لأنّ اسم «عليّ» يمثّل ركن

<sup>=</sup>نقله المجلسى في البحارج ١٥ باب السكينة وروح الإيمان. ويقول الله تعالى: ﴿ قَا خَلُقُكُمْ وَلَا بَعَثُكُمْ إِلّا كَنَفْسِ وَحِدَةٍ إِنَّ اللّهَ سَمِيعٌ بَصِيرٌ ﴾ (سورة لقمان، آية ٢٨). ﴿ فَقُلْ تَعَالَوْا نَدُمُ إَنْسَاتُهُمْ وَأَنْسُكُمْ وَأَنْفُسَكُمْ وَاللّهِ ٢٦).

 <sup>(</sup>۱) قال رسول الله ﷺ: "إنّي أشفع يوم القيامة فأشفّع فيشفع علي عَنِي فيشفّع، وإنّ أدنى المؤمنين شفاعة يشفع في أربعين من إخوانه (۱) إخوانه كلّ قد استوجبوا النّار (۲)».
 (۱) أوائل المقالات ص٧٩ و٠٠، القول في الشّفاعة. (۲) مجمع البيان في تفسير القرآن ج١ ص١٣٣، والبحار ج٨ ص٣٠.

<sup>(</sup>٣) فرحة الغري، ص١٤٧.

العرش (١) الذي هو، بدوره، قلب المؤمن. وبالنتيجة، يحفظ نداء «يا علي» (٢) قلب المؤمن ويقويه. أمّا غيابه، فيهزّ ذلك القلب الذي لا يعود مكاناً لعرش الله. وفي حديث معتبر عند الشيعة والسّنة، يقول رسول الله في: «زيّنوا مجالسكم بذكر عليّ بن أبي طالب في (٣). وقد كان رسول الله في يحصل على المدد من أمير المؤمنين في عندما يناديه: «يا عليّ». فعندما تُرك أمير المؤمنين في عندما يناديه: «يا عليّ». فعندما تُرك رسول الله في وحيداً في معركة أُحُد، إلتجأ إلى الله تبارك وتعالى يشكو إليه غربته ووحدته منادياً: مدد يا الله. فجاء الردّ أن «نادٍ علياً مظهر العجائب» (٤).

# عشق الحسين ﷺ الدواء الأنجع

ولكن، لأنّ لغة أهل البيت على هي لغة المحبّة دائماً، يبقى نور باب الحسين على هو الأكثر إشعاعاً بحسب ما يُنقل من الأحاديث عن الأربعة عشر معصوماً على وصحيحٌ أنهم كلهم نور واحد في مقام النورانية، إلّا أن الحسين على يختلف عمّن عداه. فعند ذكر

 <sup>(</sup>١) من حديث رسول الله ﷺ لطارق بن شهاب: ١... وإن العرش لم يستقر حتى كتب
عليه بالنور: لا إله إلا الله محمد رسول الله علي وليّ الله. لوامع أنوار التمجيد،
للشيخ رجب البرسي.

 <sup>(</sup>٢) قال رسول الله ﷺ: عندما أنهيت كلامي مع ذات الله قال لي الله: «يا علي». فرددت عليه ب«يا علي». المعراج ص١٧، كلام الله ص٧١، حياة الأثمة ص٤٩.

<sup>(</sup>٣) مسند أحمد ج٤ ص٣٦٨ والخصائص للنسائي ج٩ ص٢٤.، البحار ج٣٨ ص١٩٩.

<sup>(</sup>٤) مستدرك الوسائل، ج ١٥ ص٤٨٣، البحار، ج ٢٠ ص٧٣.

اسم الحسين ﷺ، يتحرّك القلب وينفتح أمام كل العنايات والألطاف والمرحمات.

وفي هذا الصدد، يُروى أنّ عجوزاً شيرازياً كان يسكن كربلاء لشدّة عشقه لسيّد الشهداء على . وظلّ مدة أربعين سنة ، لا يخرج من كربلاء أبداً . لفت هذا الحال المحيطين به فقالوا له : إنك لم تزر أمير المؤمنين على حتى الآن، ومن الواجب عليك أن تذهب لزيارته . فهو من أعطاك الإمام الحسين ، إذهب لتشكره على ذلك . فأجابهم الرجل : أنا أعشق الحسين على ولا طاقة لي على مغادرة كربلاء . بعد أخذٍ ورد ، استطاع المقرّبون منه التحايل عليه بطريقة محبّبة واصطحبوه إلى النجف ليزور ويعود سريعاً . فدخل إلى الصحن وخاطب أمير المؤمنين على قائلاً : حبيبي يا عليّ ، أود أن أخبرك بأمر ، وإذا رغبت بتقطيعي أو إحراقي أو تمزيقي ، فلتفعل . أخبرك بأمر ، وإذا رغبت بتقطيعي أو إحراقي أو تمزيقي ، فلتفعل . إنّ عزة كل الأبناء من آبائهم ، ولكنّ عزتك من ولدك الحسين . ثم ودعه ورحل . ويقول رسول الله على : «أنا من حسين» . وبمعنى من المعاني ، يحتاج الجواد نفسه إلى الحسين على .



أعوذ بالله من الشيطان الرجيم، بسم الله الرحمن الرحيم: ﴿إِنَّمَا يُرِيدُ اللَّهُ لِيُذِّهِبَ عَنكُمُ الرِّجْسَ أَهْلَ ٱلْبَيْتِ وَيُطَهِّرُكُهُ تَطْهِـيرًا﴾(١)

### حديث الكساء وآية التطهير

إنّ حديث الكساء هو بمثابة شرحٍ وتفسيرٍ لآية التطهير الكريمة والمباركة التي يرجع شأن نزولها إلى الذوات المقدسة الطيّبة للمعصومين الخمسة على . وقد تكلمنا سابقاً عن أنّ الإرتباط بالحقائق يكون تارة عبر الرؤية ، وتارةً عبر السّماع ، وتارةً أخرى عبر اللمس والملموسات.

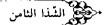
#### المصافحة توصل إلى الحقيقة

ولا ضير في التذكير بالمثال الذي ضربناه عن طريق اللّمس، حيث قلنا إنه عندما يتشرّف أهل المحبّة بزيارة المشاهد المشرّفة،

<sup>(</sup>١) سورة الأحزاب، آية ٣٣.

تدفعهم فطرتهم الولائية إلى مدّ أيديهم لتلَمُّسِ الضريح على نحوٍ لا إرادي. والحقيقة أنّ الإنسان يرتبط بالوليّ المطلق في تلك الأمكنة. وكذلك هو الحال مع الحجر الأسود، إذ إنّ مجرّد تلمّس الحجر لا يعني شيئاً، وإنَّما الهدف من ورائه الإستدلال على طريق الحقيقة والتعرّف عليها. وفي هذا السياق، نجد أن العلاقة بين الأب والإبن تبدأ عن طريق اللمس والمصافحة. فحين يمدّ الأب يده، يسارع الطفل إلى ملامستها ومصافحتها وهو لا يزال غير قادرٍ على التكلم. وهكذا، يصل الإبن إلى حقيقة الأبوة والأب إلى حقيقة البنوة. وإنّما يصافح الناس بعضهم البعض، بصرف النظر عن أديانهم المتباينة، رغبة منهم في التعرّف إلى حقيقتهم الإنسانية عن طريق اللمس. وكم هي كثيرة الروايات التي تتحدث عن المصافحة ومدى استحبابها. ففي يوم الغدير، على سبيل المثال، يُستحبُّ للمؤمنين التصافح والتآخي (١). ولا بدُّ من الإشارة هنا إلى رِفعة المعاني التي تنطوي عليها صيغة الأخوّة المستحبّ قراءتها في هذا العيد. ولعلّ من معاني التصافح والتآخي في ذلك اليوم، أننا لم يُقدُّر لنا التواجد هناك في غدير خم عند نزول الولاية حتَّى

<sup>(</sup>۱) من مستحبات عيد الغدير: أن يقول المؤمن عند المصافحة: الحمد لله الذي جعلنا من المتمسكين بولاية أمير المؤمنين والأثمة ﷺ. وأن يضع البد اليمنى على البد اليمنى لأخيه المؤمن ويقول: آخيتك في الله وصافيتك في الله وصافحتك في الله وعاهدت الله وملائكته وكتبه ورسله وأنبيائه والائمة المعصومين ﷺ على أني إن كنت من أهل الجنة والشفاعة وأذن لي بأن أدخل الجنة لا أدخلها إلا وأنت معي أثم يقول أخوه المؤمن: "قبلت" ثم يقول: "أسقطت عنك جميع حقوق الأخوة ماخلا الشفاعة والدعاء والزيارة". مفاتيح الجنان.



نحظى بمصافحة يد أمير المؤمنين عَلَيه . ولذلك، نقوم اليوم بمصافحة محبيه (١).

#### معنى «الكفر» ومفهومه

إنّ لهذه الأمور وجوداً حقيقياً. ولكن هناك من يُنكر الولاية ويتذمّر منها فلا تمكث في قلبه. وهناك من يقبل بها ضمنياً إلّا أنّه يُنكرها ويكفر بها من الناحية العملية. فما هو الكفر أصلاً؟ الكفر هو أن يتذوّق المرء طعمَ شيء ما ويلتذّ به ويقبل بتمام معناه في نفسه إلّا أنه لا يقرّ به، وهكذا يصبح كافراً. وفي القرآن آيتان أو ثلاث تحمل المضمون نفسه: ﴿يَعْرِفُونَهُ كَمَا يَعْرِفُونَ أَبْنَاءَهُمُ ﴾ (٢). الحديث هنا عن أهل العلم وأهل العرفان، حيث تعود كلمة «يعرفون» إلى العارفين بالحقّ والحقائق. ومن اللافت أنّ الآية خصّت الأبناء بالذكر لا الأولاد ﴿يَعْرِفُونَهُ كَمَا يَعْرِفُونَ أَبْنَاءَهُمُ اللهُ وليس أولادهم.

# من هم الذين يُعرفون ببناتهم؟

وفي عالم الوجود، هناك موردان لا ثالث لهما، تُعرف فيهما الحقائق عن طريق البنات وليس الأبناء. ويرتبط المورد الأول

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة، آية ١٤٦.

بالسيدة فاطمة الزهراء على بنت رسول الله (۱) أنها حيث لا يتم العرفان بخاتم الأنبياء محمد بن عبدالله الاعن طريق ابنته الصديقة على وبالتالي، ينبغي سلوك هذا الطريق للتعرّف على الحقائق الباطنية المرتبطة برسول الله الله والتماس المدد منه ونلاحظ أنّه في دعاء التوسل، يشار إلى رسول الله المحلية بكنية «أبا القاسم»، ولا شكّ في أنّ التوسل بهذه الكنية مفيد للغاية؛ غير أنّ الوصول إلى المعرفة الكاملة برسول الله يتحقّق عبر الاستفادة من الوصول إلى المعرفة الكاملة برسول الله يتحقّق عبر الاستفادة من السابق على الملأ لأنّ المشترين له قلة (۲).

ويقال إنّ كلّ من يعرف اسم أمّ النبي موسى ﴿ مَن يتمكن من فتح أيّ قفل مستعص عني أن السيد مرتضى الكشميري اعتبر أنّ أمّه ليست أقل شأناً ومقاماً من أمّ موسى ﴿ فَتَلَفَّظ باسم السيّدة الزهراء ﴿ عَلَى أَحَد الأقفال المغلقة ، وإذا به يفتح.

إذاً، فرسول الله «يعرفونه كما يعرفون ابنته». وحتماً، لا ينبغي

<sup>(</sup>۱) قال رسول الله ﷺ: فاطمة قلبي وروحي التي بين جنبيّ. فرائد السمطين ج٢ ص٦٦. وقال الله تعالى في كتابه الكريم: ﴿وَلِلَّهُ لَنَزِيلٌ رَبِّ ٱلْمَنْكِينَ ﷺ نَزَلَ بِهِ ٱلرُّيُحُ ٱلأَمِينُ ﴿ عَلَيْهُ عَلَى قَلْبِكَ لِتَكُونَ مِنَ ٱلْمُنذِهِنَ ﴾، سورة الشعراء آية ١٩٢، ١٩٣، و١٩٤. وفاطمة عند قلبه، فافهم.

<sup>(</sup>۲) إبراهيم بن هاشم، عن يحيى بن عمران، عن يونس، عن سليمان بن صالح رفعه إلى أبي جعفر على قال: إنّ حديثنا هذا تشمئز منه قلوب الرجال، فمن أقرّ به فزيدوه ومن أنكره فذروه، إنه لابد من أن تكون فتنة يسقط فيها كل بطانة ووليجة حتى يسقط فيها من كان يشق الشعر بشعرتين حتى لا يبقى إلا نحن وشيعتنا. بحار الأنوار ج٢ ص١٩٣٠ و١٩٣٤

ترك التوسّل التقليديّ، ولكن عند البلاءات الشديدة، إلجأوا إلى التوسّل بالاستفادة من كنيته المرتبطة بالزهراء ﷺ ونادوه: «يا أبا الزهراء».

أما المورد الثاني، فيتعلق بالسيّدة زينب(١) عَيْنَ، حيث يُعرف

(١) لقد وصلت السيدة زينب سلام الله عليها إلى مقام الولاية الذي هو أعلى من مقام النبوة. وكل من يدخل في شؤون الولاية يكون عارفاً بالعلوم جميعها من دون استثناء، فقد خاطب الإمام زين العابدين ﷺ عمته قائلاً: «عمّة زينب، أنت يحمد الله عالمة غير مُعلمة وفهمة غير مُفهِّمة؛ (بحار الأنوار ج٤٥ ص١٦٢). ويتضح من الرواية أنَّ السيدة زينب ﷺ لم تتلقَ علومها على يد رسول الله ولا عليّ بن أبي طالب ولا الحسن ولا الحسين بن على صلوات الله عليهم وعلى آلهم أجمعين، إنما هى مُعلَّمة من قبل الله تعالى: ﴿وَاتَّـعُواْ اللَّهُ ۖ رَبُعَلِمُكُمُ اللَّهُ ﴾ (سورة البقرة، آية ٢٨٢) فهل ثمَّة من اتَّقى الله أكثر من زينب سلام الله عليها؟ وعلاوة على ذلك، فإنها ممن اختصّهم الله بالتطهير من كل رجس، حيث قالت ﷺ في خطبتها في الكوفة: «الحمد لله الذي أكرمنا بنبيَّه محمد ﷺ وطهرنا من الرجس تطهيراً، وإنما يفتضح الفاسق ويكذب الفاجر، وهو غيرنا والحمدلله؛ (الإرشاد، للشيخ المفيد، ص٢٤٣ و٢٤٤). وقد يسأل سائل عن دليل تقدّم الإمامة على النبوّة في الأهمية. ونحن، كموالين لأل محمد ﷺ، علينا التسليم لهم في كل الأمور كما ورد عن أبي عبدالله عِنْ حين قال: «من سرّه أن يستكمل الإيمان كله فليقل: القول مني في جميع الأشياء قول آل محمد، فيما أسرّوا وما أعلنوا وفيما بلغني عنهم وفيما لم يبلغني، (الكافي الشريف ج1 ص٣٩١). ومن هنا، نذكر بعض المطالب الخاصة بالأنبياء أُولِي العزم، في هذا الشأن، ونقول: إنَّ كان مقام النبوة أعلى من مقام الإمامة، فكيف جعل الله نبيًّا إبراهيم ﷺ إماماً بعد أن كان نبياً كما ورد عن أبي عبدالله ﷺ، حيث قال: ﴿إِنَّ اللَّهُ تَبَارِكُ وتَعَالَى اتَّخَذَ إِبْرَاهِيمَ ﷺ عَبْدًا قَبْلُ أَنْ يَتَخَذَّهُ نبياً، وإن الله اتخذه نبياً قبل أن يتخذه رسولاً، وإن الله اتخذه رسولاً قبل أن يتخذه خليلاً، وإن الله اتخذه خليلاً قبل أن يتخذه إماماً فلما جمع له الأشياء قال: ﴿قَالَ إِنِّي جَاعِلُكَ لِلنَّاسِ إِمَالَمَّا﴾ (سورة البقرة، آية ١٢٤). قال: فمن عظمها في عين إبراهيم ﴿قَالَوَمِن دُرْيَقِيٌّ ﴾ قال: =

=﴿قَالَ لَا يَنَالُ عَهْدِى ٱلظَّلِمِينَ﴾ (سورة البقرة، آية ١٣٤) قال: لا يكون السفيه إمام التقي؛ (الكافي الشريف ج١ ص١٧٥). وتعتبر كلمة الجعل في الآية الكريمة، ﴿قَالَ إِنِّ جَاعِلُكَ لِلنَّاسِ إِمَامًّا﴾، نصًّا في أنَّ الإمامة منصب يجعله الله سبحانه لمَن يشاء مِن خلقه، وقبل ذلك لم يكن النبي إبراهيم ﷺ قد وصل إلى مقام الهداية بعد، فقد قال: ﴿ إِنِّي ذَاهِبُّ إِنَّ رَبِّ سَيَهُدِينِ ﴾ (سورة الصافات، آية ٩٩). أما نبي الله عيسى ﴿ إِنَّهُ فلم يكن قد امتلك كل الحقيقة، حيث قال الأصحابه: ﴿ وَالْأَبَيْنَ لَكُمْ بَعْضَ الَّذِي تَعْذَلِلُونَ فِيِّهِ﴾ (سورة الزخرف، آية ٦٣)، في حين أنه بقرينة حكمة المعصوم، يجب أن يبيّن كل الذي يختلفون فيه لو كان يعرف كل الحقيقة. ﴿ إِذْ قَالَ اللَّهُ يَجِيسَهَ إِنَّ مُتَوَفِّيكَ وَرَافِعُكَ إِنَّ وَمُطَهِّرُكَ مِنَ الَّذِينَ كَغَرُوا ﴾ (سورة آل عمران، آية ٥٥)، فالتطهير كان لاحقاً له، والقرآن ﴿لَّا يَمَسُّمُ إِلَّا ٱلمُطْهَرُونَ﴾ (سورة الواقعة، آية ٧٩) وبحسب الطهارة يكون المسّ. أما مَن شأنه الإمامة والولاية، فقد أذهب الله عنه الرجس وطهّره تطهيراً منذ الأزل بدليل قوله تعالى: ﴿ إِنَّمَا يُرِيدُ اللَّهُ لِيُذْمِبَ عَنكُمُ ٱلرَّجْسَ أَهَلَ ٱلْبَيْتِ وَيُطْهَرُكُهُ تَطْهِ بِرًا ﴾ (سورة الأحزاب، آية ٣٣). وبالنسبة لنبيّ الله موسى، فقد قال الله تعالى: ﴿وَكَتَبْنَا لَهُ فِي ٱلْأَلُواعِ مِنكُلِ شَيْءٍ مَّوْعِظَةً﴾ (سورة الأعراف، آية ١٤٥). وحين التقى بالخضر طلب منه أن يعلمه: ﴿ وَأَلَ لَهُ مُوسَىٰ هَلَ أَنَّبِهُكَ عَلَىٰ أَن تُعَلِّمَن مِمَّا عُلِّمَت رُشْكًا ﴾ (سورة الكهف، آية ٦٦)، فأجابه الخضر: ﴿فَالَ إِنَّكَ لَن تَسْتَطِيعَ مَعَى صَبْرًا ﴿ وَكَيْفَ تَصْبُرُ عَلَىٰ مَالَمْ نَجُطًا بِمِ خُبُرًا ﴾ (سورة الكهف، آية ٦٧ و٦٨) وإنما يدلُّ هذا على أنه لا يمتلك العلم كله. كما خاطب الله تعالى نبيَّه نوح ﷺ قائلاً: ﴿فَلَا تَتَنَانُ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِۦعِلْمُ ﴾ (سورة هود، آية ٤٦)، ما يشير إلى أن النبي نوح لم يكن محيطاً بكل العلوم. وعن أبي عبدالله ﷺ أنه قال: اإذا كان يوم القيامة وجمع الله تبارك وتعالى الخلائق كان نوح ﷺ أولَ من يُدعى به فيقال له: هل بلغت؟ فيقول: نعم. فيقال له: من يشهد لك؟ فيقول: محمّد بن عبدالله ﷺ قال: فيخرج نوح ﷺ فيتخطى الناس حتى يجيء إلى محمد ﷺ وهو على كثيب المسك ومعه على ﷺ وهو يقول الله عزّ وجل: ﴿ فَلَمَّا رَأَوْهُ زُلْفَةً سِيَّمَتَ وُجُوهُ ٱلَّذِيرَ كَفَرُوا ﴾ (سورة الملك، آية ٢٧) فيقول نوح لمحمد ﷺ: يا محمّد، إن الله تبارك وتعالى سألني هل بلغت؟ فقلت: نعم. فقال: من يشهد لك؟ فقلت: محمّد ﷺ. فيقول: يا جعفر، يا حمزة، اذهبا واشهدا له أنه قد بلغ. فقال أبو عبدالله ﴿ فجعفر وحمزة هما الشاهدان للأنبياء بما يلغوا، = أمير المؤمنين على بأبنائه وبناته كذلك. وكما أنّ والدتها السيّدة الزهراء هي «أمّ أبيها»، فكذلك هي زينبٌ «زين أبيها». وإنّما هذه حقيقة في هذا العالم، فلا فرق بين أمّ الأب وزين الأب. ولتوضيح المسألة، فقد تحقّق للسيّدة فاطمة على أن تكون أمّ أبيها في حين لم يتحقّق ذلك للسيّدة زينب على. وذلك لأنّ جلال الحسن والحسين على لم يدعها تصبح أمّ أبيها بالفعل، إذ كان قوياً إلى درجة أنه حال دون تحقق ذلك، وإلّا فإنّ السيّدة زينب هي أمّ أمير المؤمنين على.

وإنْ أردتم أن يوليكم أمير المؤمنين عناية كبيرة، خاطبوه وتوسّلوا إليه بابنته زينب وأعلنوا له علمَكم بأنها «أمّ أبيها». وكيف لا تكون كذلك؟ في المصائب ينادي الإنسان أمّه، وعندما سجّى أمير المؤمنين السيّدة فاطمة الزهراء على في لحدها وأراد الخروج، لم يقدر على ذلك وكأن قوته قد ضاعت منه، وكذلك كان حالُ الإمامين الحسن والحسين على . وفي تلك اللحظات، نادى ابنته زينب وقال لها: تعالى يا حبيبتى أمسكى بيدي

<sup>=</sup> فقلت: جعلت فداك فعلي بي أين هو؟ فقال: هو أعظم منزلة من ذلك (الكافي الشريف ج م ص ٢٦٧). وما هذا إلا شأن من شؤون الولاية، فالإمامة أعظم شأناً من أن تدرك بعقول الناس، حيث يقول الإمام الصادق بي : فإن عيسى بن مريم أعطي حرفين كان يعمل بهما، وأعطي موسى أربعة أحرف، وإبراهيم ثمانية أحرف، وأعطي نوح خمسة عشر حرفاً، وأعطي آدم خمسة وعشرين حرفاً، وإن الله جَمَع ذلك كلّه لمحمّد في الشريف ج ص ص ٢٣٠).

وساعديني. أوَليست هذه أمّ أبيها؟ إنّ للسيدة زينب ﷺ شأناً عظيماً للغاية، فنسأل الله أن يجعلنا من العارفين بها.

ومن غير المعروف ما إذا كان قبر السيدة زينب عَمَّ موجوداً في مصر أم في الشام أم في المدينة، علماً أنّ الأدلة والبراهين الروائية والتاريخية التي تقول بوجوده في مصر هي الأقوى. ومثلما هي أمّ أبيها، فهي أيضاً «المخفيّ قبرها».

# أهل البيت ﷺ هم كل الوجود

إنّ أهل البيت على هم حقيقة الكلّ الجارية في عالم الوجود (١)، فهم غير مرتبطين بمكان معيّن لأنهم كل الكون وكل الوجود (٢). وهم لا على الأرض ولا في السماوات، بل إنّ مكانهم عند الله تعالى. والقرآن نفسه يؤكد ذلك: ﴿أَحْيَامُ عِندَ رَبِهِمْ ﴾، فهذه الذوات المقدسة هي أتمّ مصداق لهذه الآية. وينطبق هذا المفهوم على السيدة زينب عَنَدُ أيضاً، لأنها شهيدة بالمعنى الحقيقيّ للكلمة: ﴿وَلاَ تَعْسَبَنَ الّذِينَ قُتِلُواْ فِي سَبِيلِ اللهِ أَمْوَتًا بَلّ

<sup>(</sup>۱) ورد في الزيارة الجامعة الكبيرة: ٤... بأبي أنتم وأمي ونفسي وأهلي ومالي، ذكركم في الذاكرين وأسماؤكم في الأسماء وأجسادكم في الأجساد وأرواحكم في الأرواح وأنفسكم في النفوس وآثاركم في الآثار وقبوركم في القبور فما أحلى أسماءكم وأكرم أنفسكم وأعظم شأنكم وأجل خطركم وأوفى وعدكم وأصدق وعدكم...،، مفاتيح الحنان.

<sup>(</sup>٢) من كلام لأمير المؤمنين ﷺ: «... لأن الدّهر فينا قسمت حدوده، ولنا أخذت عهوده..»، الهداية الكبرى، صحيفة الأبرار ج٢ ص٥١٨.

أَخَيَآهُ عِندَ رَبِهِمْ يُرَوَّفُونَ﴾ ((). فقد قدّمت السيّدة زينب ﷺ روحها في سبيل الله، وذلك من خلال عشقها لسيّد الشهداء ﷺ. وبالتالي، مضت زينبٌ شهيدةً في سبيل محبّة أخيها الحسين ﷺ.

وفي رواية عن أمير المؤمنين على يقول فيها إنه بينما كان رسول الله في منزل علي وفاطمة هم أجلس الحسين في حجره وراح ينظر إليه ويقبّله بطريقة خارجة عن المألوف، وعندما لاحظ أمير المؤمنين ذلك، سأله: يا رسول الله، كيف هو ارتباطك بالحسين؟ وفيما بعد، أتى الجواب من رسول الله في لابنته فاطمة هم فقال: حبيبتي يا فاطمة، حين أضع الحسين في حجرى وأحتضنه «يُراءى لى الله».

فما معنى ذلك؟ يعني أنّ رسول الله ﷺ يرتبط بالحقيقة الأرفع عن طريق الحسّ واللمس، إذ يقول: عندما أحتضن الحسين ﷺ، أرى الله ويصبح في تلك اللحظة قابلاً للّمس بالنسبة لي، «يرائي لى الله»(٢).

سورة آل عمران، آیة ۱۲۹.

<sup>(</sup>٢) عن أبي عبدالله على قال: بينما رسول الله في منزل فاطمة على والحسين في حجره إذ بكى وخرّ ساجداً ثم قال: يا فاطمة ، يا بنت محمد، إنّ العلي الاعلى تراءى لي في بينك هذا في ساعتي هذه في أحسن صورة وأهيا هيئة، وقال لي: يا محمد، أتحبّ الحسين على فقلت: نعم قرة عيني وريحانتي وثمرة فؤادي وجلدة ما بين عيني، فقال لي: يا محمد ـ ووضع يده على رأس الحسين على ـ بورك من مولود عيني، فقال لي: يا محمد ـ ووضع يده على رأس الحسين على وخزيي ونكالي عليه بركاتي وصلواتي ورحمتي ورضواني ولعنتي وسخطي وعذابي وخزيي ونكالي على من قتله وناصبه وناواه ونازعه، أما انه سيد الشهداء من الأولين والآخرين في الدنيا والآخرة. كامل الزيارات لابن قولويه ص ١٤١ ح١٦٦ وح ١٧٤.



وتفيد كلمة "يرائي" المراءاة للطرفين، فكما أنّ رسول الله الله يوى الله من خلال الحسين، فكذلك الحسين هذا يرى الله من خلال الرسول(١)

وفي رواية أخرى، أجلس أمير المؤمنين السيّدة زينب في حجره، فقال لها: بنيّتي، إني أحبّك كثيراً. أجابت: ولكن يا أبي، ليس القلب إلا لمحبّة الله فقط، فأين ذهبت هذه المحبة؟ (٢) عندها، قال في محبّة الله. وهذا هو التوحيد؛ التوحد مع الذات اللامتناهية التي لا يعرفها أحد.

## التوحد مع المبدأ

إذاً، يقول رسول الله ﴿ : إنّ الحسين ﴿ «يُرائي لي الله » في حين يقول أمير المؤمنين ﴿ لزينب ﴿ : إنّ محبّتك هي محبّة الله . وهذا هو التوحيد، لا بل كماله ؛ التوحّد مع المبدأ الذي يرشد الإنسان، بدوره، إلى الحقيقة.

الكل يعلم بأنّ هناك شروطاً لإتمام الزواج بين الخطيبين، وقد وضعت السيدة زينب عُمَّة شرطاً وحيداً للزواج من ابن عمها

 <sup>(</sup>۱) عن رسول الله ﷺ: المؤمن مرآة لأخيه المؤمن...، بحار الأنوار ج٧١ ص٢٣٣
 ح٧٩. والترائي بمعنى النجلي النام.

 <sup>(</sup>۲) نقل أنّ السيدة زينب ﷺ سألت أباها ذات يوم فقالت: أتحبنا يا أبتاه؟ فقال الإمام:
 وكيف لا أحبكم وأنتم ثمرة فؤادي. فقالت: يا أبتاه إنّ الحب لله تعالى، والشفقة
 لنا. «زينب الكبرى» للنقدى ص ٣٥.

عبدالله بن جعفر، وهو أن يسمح لها برؤية أخيها الحسين على ثلاثة أيام لأنها لا تتحمّل فراقه. وبالفعل، تمّ الزواج بعد أن وافق عبدالله بن جعفر على ذلك الشرط. وحين بدأت الحركة من المدينة باتجاه كربلاء، أخبرت السيدة زينب على زوجها عبدالله بن جعفر بضرورة أن ترافق الحسين على وحلته لأنّ فراقه صعب عليها(١).

<sup>(</sup>١) لما اطّلعت السيدة زينب ﷺ على عزم أخيها الإمام الحسين ﷺ اضطربت اضطرابا شديداً خوفاً من أن يمنعها زوجها وابن عمها عبدالله من مصاحبتها لأخيها، ولذلك جاءت إلى ابن عمها عبدالله، مسرعة تقول له وهي باكية: يا ابن العم، هذا الإمام الحسين ﷺ أخى وشقيقي قد عزم على المسير إلى العراق، وأنت تعلم علاقتي به، ومحبتي له، وعدم صبري على فراقه، وحيث إن النساء لا يجوز لهن السفر ولا الخروج من البيت إلا برضي أزواجهن، جنت إليك أطلب منك الإذن في السفر مع أخى الإمام الحسين ﷺ، فإن لم تأذن لي بذلك امتثلت أمرك وانتهيت بنهيك ولم أذهب معه، ولكن كن على علم بأني لو لم اذهب معه لما بقيت بعده في الحياة إلا قليلاً. وما إن تم كلام السيدة زينب ﷺ وانتهى استئذانها حتى سالت دموع ابن عمها عبدالله على خديه، وأجهش لها بالبكاء حيث أنه لم يعُد يتمالك نفسه لما رأى السيدة زينب ﷺ قلقة مضطربة هذا الاضطراب الشديد، ووجلة ومنقلبة هذا الانقلاب العجيب، بحيث أنه لو واجهها بكلمة، لَفارقت الحياة من شدّة الصدمة وماتت من حينها، ولذلك، وكما ورد: من أن أمير المؤمنين عِج لما زوج ابنته زينب ﷺ من ابن أخيه عبدالله بن جعفر، اشترط عليه في ضمن العقد أن لا يمنعها متى أرادت السفر مع أحيها الحسين ﷺ. قال لها: يا بنت المرتضى، ويا عقيلة بني هاشم، نهنهي عن نفسك، وهوني عليك، فإني لا أجهل علاقتك ولا أنسى مواقفك، فافعلي كيف شئت، وحسبما تحبّين، فإني عند رأيك، وأمر ابنّيُه عوناً ومحمداً بالمسير مع الحسين ﷺ، والملازمة في خدمته، والجهاد دونه. فسرّت السيدة زينب عَمَّة من موقف ابن عمها عبدالله تجاهها وشكرته على ذلك، ثم ودعته وغادرت بيته لتلتحق بأخيها الإمام الحسين ﷺ. الخصائص الزينبية، ص١٧٤.

ولكن، كيف تحمّلت ذلك الفراق الطويل؟ فعندما استشهد الحسين ﷺ، رمّت بنفسها على جسده ولم يستطع أحدٌ فصلَها عنه إلا بالقوة، «فجرّوها عن جسد أخيها».





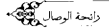
أعوذ بالله من الشيطان الرجيم، بسم الله الرحمن الرحيم:

﴿ وَنُرِيدُ أَن نَمُنَّ عَلَى الَّذِينَ اَسْتُضْعِفُواْ فِ الْأَرْضِ وَنَجْعَلَهُمْ أَيِمَةً وَنَجْعَلَهُمُ الْوَرِثِينَ﴾ (١)

# أصحاب الحقيقة هم المقصد

يبحث السّاعي وراء الحقيقة عن صاحب تلك الحقيقة، بالمعاينة والمشافهة، حتى يتمكّن من الوصول إليه. فأصحاب الحقيقة هم مقصد ومطلوب ورجاء الباحثين عنها. وسنضرب مثالاً حتى يتركّز المعنى في الذهن والفكر والروح بشكل أفضل: إنّ التوحيد هو حقيقة من حقائق عالم الوجود، وعلى كل باحثٍ عن التوحيد أن يصل إلى صاحبه، لكي يتضح معنى هذه الحقيقة بالنسبة له. وما لم يتحقق الارتباط بالموحّد التام، لن يتم الوصول إلى حقيقة التوحيد، فالموحّدون هم أصحاب هذه الحقيقة.

<sup>(</sup>١) سورة القصص، آية ٥.



وهكذا، لا تتمكن الاستدلالات ولا البراهين ولا الأحاديث والأقوال التي يسمعها الباحث عن التوحيد من أن تروي عطشه، إذ لا يُروى عطشه ولا يُسكّن من روعه إلا عند العثور على الموحّد، صاحب تلك الحقيقة المنشودة، والإمساك بيده.

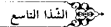
#### الحقيقة لا نهائية

ومن بين الألقاب التي يُعرف بها حضرة بقية الله بين الموجود الرمان». فالزمان حقيقة وصاحبها هو هذا الموجود النوراني، الغائب عن كل فكر ونظر وعقل. ولو لم يكن غائباً، لانتهت المسألة ووصل الطريق إلى نهايته. إلا أنه في هذه الغيبة، يُمنح اللانهائية من قبل الحق. وبالتالي، فإنّ غيبته ضرورية وهي أصل من أصول الحقائق. وإذا وصل الباحث عن الحقيقة في خياله ووهمه (۱) وظنه إلى تلك الحقيقة سيصل هذا المطلب إلى نهايته. فرسم الحدود لهذا البحث يوجِد النقص فيه، في حين أنه لا نهائي ولا يعلم حدّه إلا الله سبحانه وتعالى.

# إمام الزمان على سيد المستضعفين

إذاً، الغيبة هي من اللوازم الذاتية لصاحب الحقيقة، الذي هو واحد وليس أكثر. وفي القرآن يَردُ هذا المضمون: ﴿إِنَّهَا وَلِيُكُمُ اللَّهُ

<sup>(</sup>١) من المناجاة الثانية عشرة للإمام زين العابدين ﷺ، مناجاة العارفين: «إلهي ما ألذّ خواطر الإلهام بذكرك على القلوب، وما أحلى المسير إليك بالأوهام في مسالك الغيوب، وما أطيب طعم حبّك، وما أعذب شرب قربك»، مفاتيح الجنان.



ولكنّ المطّلعين على عالم الحقيقة، يعرفون أنّ إمام الزمان ولله «مستضعف» (٣)، بل هو زعيم المستضعّفين. فما الذي يعنيه هذا «الضعف» إنّ كل الوجود وكل الناس، ومن ضمنهم المحققون والعرفاء والحكماء والفلاسفة، عاجزون، في أفكارهم وعقولهم، عن الوصول إلى نقطة متناهية في الصغر من كمالاته. فمعنى «المستضعف» أنْ ليس بمقدور أحد الوصول إليه على الإطلاق،

<sup>(</sup>١) سورة المائدة، آية ٥٥.

<sup>(</sup>٢) الضمير في الفعل «نريد».

 <sup>(</sup>٣) ورد هذا المعنى في حق الإمام الحسين ﴿ فعن الإمام الصادق ﴿ الله بابي المستضعف الغريب، الفروع من الكافي للكليني ج٤ ص١٤٧، بحار الأنوار ج٤٥ ص٩٥.

حيث إنّ كل موزاين العالم قاصرة عن قياسه ووزنه. وبالتالي، يحتلّ إمام الزمان ﷺ الصّدارة بين مستضعفي عالم الوجود.

## معنى الوارث

﴿ وَجَعَمَلُهُمْ أَيِمَةٌ وَجَعَمَلُهُمُ ٱلْوَرِثِينَ ﴾ إنه القادر والوارث، ولكن الله وارث، أيضاً. فما معنى «الوارث»؟ هل معناه أنه يرث أموال كل من يموت؟ «السلام على وارث آدم صفوة الله، السلام على وارث نوح نجيّ الله، السلام على وارث إبراهيم خليل الله، السلام على وارث موسى كليم الله، السلام على وارث عيسى روح الله، السلام على وارث محمّد حبيب الله». إنّ الحسين على وارث مثلما أنّ الله وارث، من دون أية زيادة أو نقصان (۱۱). ذلك لأن «الوارث» صفة والصفة لا تنطبق على ذات الله (۲)، فالحق لا يقاس به أيّ موجود، حتى وإن كان خاتم الأنبياء أو عليّ المرتضى أو صاحب الزمان أو أحد الأئمة على أما في ما يتعلق بالصفة، فالحسين وراث تماماً كما أن الحق وارث.

الوارث هو نفسه يعطي الآخرين، فالله وارث يعني أنه يعطي الآخرين من نفسه. والحسين وارث يعني أنه يعطي آدم وإبراهيم ونوح وموسى وعيسى عليه من نفسه. وكذلك فإنّ إمام الزمان

<sup>(</sup>١) لأنه ظل الله، وظلُ المطلقِ مطلقٌ.

 <sup>(</sup>۲) لأن ذات الله منزهة عن كل صفة، وهذه الحقيقة الغيبية لا تنظر نظر لطف ولا قهر ولا تتوجه توجه رحمة أو غضب. وكما قال أمير المؤمنين ﷺ: «وكمال توحيده الإخلاص له، وكمال الإخلاص له نفي الصفات عنه»، نهج البلاغة.

وبقية أئمة الهدى ﷺ هم الوارثون بجعْلِ من الله، وهي الوارثية نفسها التي يُفهم معناها في الحق. «السلام على وارث آدم صفوة الله الله الله الوراثة ليست هي الوراثة العرفيّة بل هي نفس وراثة الله تعالى للخلق كما في قوله تعالى: ﴿رَبِّ لَا تَذَرِّنِي فَكَرِّدًا وَأَنتَ خَيْرُ ٱلۡوَرِثِينَ﴾<sup>(٢)</sup>، فإنّ الوارث أحد أسماء الله تعالى، والوارث هو الذي يخرج الإنسان عن الفردانية، والشفاعة بنفس المعنى، والصلوات على محمّد وآل محمّد رضي هي بنفس معنى الشفاعة، ومن هنا كلّ من يقطع الطريق بالصلوات يصل إلى الشفاعة، بل هي عين تحصيل الشفاعة، وكلّ من يفهم معنى وارث، يصل إلى إدراك معنى الشفاعة، فإنّ الله هو الوارث. «السلام على وارث آدم صفوة الله"(٣)؛ هنا وارث آدم بمعنى أنّ آدم لم يبق فرداً وحده، فإنّ الحقّ تعالى يريد أنْ يعرّف شخصيّة آدم ع الله على الله يرث سيدُ الشهداء آدمَ لما بقي لآدم وجود ولرُفع من البين. «السلام على وارث نوح نبى الله الله الله الله اليس معناه أنَّ الحسين عَنْ قد استفاد من نوح، بل المقصود أنه لو لم يكن الحسين ﷺ لما كان لهذا الموجود \_ وهو نوح \_ وجودٌ، فحيثيّة نوح هي في حقيقتها لصاحب نوح وهو سيّد الشهداء وارث نوح. إنّ الله وارث من في السموات ومن في الأرض، والذي يشير إلى هذه الوراثة المطلقة هم الأربعة

 <sup>(</sup>١) زيارة وارث، مفاتيح الجنان.

<sup>(</sup>٢) سورة الأنبياء، آية ٨٩.

<sup>(</sup>٣) زيارة وارث، مفاتيح الجنان.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق.

عشر نوراً، وبالأخص الإمام الحسين على الشهد أن دمك سكن في الخلد واقشعرت له أظلة العرش وبكى له جميع الخلائق وبكت له السماوات السبع والأرضون السبع (١٠)، فقد كانت هذه القشعريرة من كلّ الموجودات، ممّا دون العرش، وبكاء كلّ هذه الموجودات لأجل أنّ الحسين على هو وارث كلّ هذه الموجودات على الإطلاق، وهي نفس وراثة الحقّ تعالى.

#### قلب المؤمن هو بيت الله

إذاً، إمام الزمان هو الوارث وصاحب الحقيقة. وينبغي على كلّ باحث عن التوحيد أن يصل إلى أحد الموحدين. ولكن عليه أن يعرف من يتبع، إذ ينبغي أن يعثر على الباحث عن الله ومريده، ومَن تفوح منه الرائحة الإلهية ويصطبغ بالصّبغة الإلهية.

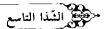
ولهذا السبب، يذهب الإنسان إلى المسجد، أملاً أن تكون قدم أحدِ مريدي الله قد وطأت ذلك المكان، ومن أجل هذه الغاية، وُجدت المساجد. ويقول الله تعالى في كتابه الكريم: ﴿فِي بُيُوتٍ أَذِنَ اللّهُ أَن نُرْفَعَ وَيُذِكَرَ فِيهَا اسْمُهُ ﴾ (٢) واسم الله هو محمد قلد وآل محمد (٣)

ولا يقال لذلك البيت الذي يُنادى فيه: "يا الله يا رحمن يا

<sup>(</sup>١) الكافي الكليني، ج٤ ص٧٦ه.

<sup>(</sup>٢) سورة النور، آية ٣٦.

 <sup>(</sup>٣) عن أبي عبدالله في : نحن والله الاسماء الحسنى التي لا يقبل الله من العباد عملاً إلا بمعوفتنا. الكافي ج١ ص١٤٤، باب النوادر.



رحيم يا كبير يا متعال... "بيت الله . وإنما بيوت الله هي تلك التي يُذكر فيها اسمه وتفوح منها رائحة الحسين وإمام الزمان في البيوت التي يسميها الله بيوته . وليس المقصود بالبيت هنا المسجد أو الحسينية أو الدير أو الكنيسة أو الصومعة ، بل هو القلب . وبالتالي ، فإنّ بيت الله ومعبده هو كلّ قلب يَذكُر أمير المؤمنين وإمام الزمان عيد .

#### توحيد القلوب

وفي كل شيء في العالم، هناك ما هو مزيّف وما هو أصليّ. وتنطبق هذه القاعدة على القلوب أيضاً، فمنها المزيّف ومنها الأصليّ. ولكن، أيّها القلوب المزيّفة؟ يقول الله سبحانه وتعالى في محكم كتابه: ﴿مَاجَعَلَ اللهُ لِرَجُلِ مِن قَلْبَرْنِ فِي جَوْفِهِ ﴾ (٢)، فالقلوب المزيّفة هي تلك التي تنطوي على ازدواجيّة داخلها.

خلال الفترة التي قضيناها في النجف الأشرف، كانت هناك فتاة عربية تُحضر لنا الحليب في كل صباح، وكان لها أختُ توأم تأتي معها أحياناً. وفي أحد الأيام، طُرِق الباب بطريقة تدلّ على عجلة أمرِ طارقِه. وما إنْ فتحنا الباب، حتى رأينا على الأرض زجاجاً مكسوراً دخل بعضه في قدم تلك الفتاة، وجعل دماءها تسيل

<sup>(1)</sup> في حديث للإمام الصادق عَنْظِ مع المفضل بن عمر الجعفي: ١... قال: يا مفضل، تلك بيوت النور، وقمص الظهور، وألسن العبارة، ومعدن الإشارة...، الهداية الكبرى لأبي عبدالله الحسين بن حمدان الخصيبي الباب ٤، ص٣٤.

<sup>(</sup>٢) سورة الأحزاب، آية ٤.

بغزارة. لم يكن لدينا سوى معدّات إسعافية بدائية، فغسلنا قدمها وضمدناها. عند ذلك، أخبرتنا بأن عليها الذهاب لتفقد أختها التوأم لأنها على ثقة بتعرّضها للأمر نفسه. سألناها متعجّبين: ولكن، كيف عرفت، فقد جئت وحدك؟ أجابت: يصيبها كلّ بلاء يصيبني، ويصيبني كلّ بلاء يصيبها. فتعجّبنا من هذه القصة التي لا تُصدّق. وكنّا نعلم مكان إقامتهما، فقصدتُه بعد ساعة تقريباً وطرقتُ الباب، وإذا بي أرى أن قدمَي الأختين مضمّدتان. وعندما سألتُ عمّا حدث، أخبرتني الفتاة بأن أختها قد جرحت قدمها بالزجاج أيضاً. وهذا هو التوحيد، حيث يكون القلبُ الواحد مئة قلب، والمئة قلب قلبًا واحداً. وعندما يتوحّد هذا القلب مع ذاك القلب، يرى الأول كلّ ما يراه الثاني(۱).

# منشأ فرح الشيعة وحزنهم

"شيعتنا خلقوا من فاضل طينتنا وعُجنوا بماء ولايتنا" ـ تُبيِّن هذه الرواية سرَّ التوحيد ـ "يحزنون لحزننا ويفرحون لفرحنا" أو في رواية أخرى "يفرحون لفرحنا ويحزنون لحزننا" (٢٠). وفي تفسير هذه

<sup>(</sup>۱) قال الباقر ﷺ: لمّا أقبل أمير المؤمنين ﷺ من صفّين، كتب إلى ابنه الحسن ﷺ: بسم الله الرحمن الرحيم من الوالد الفان، المقرّ للزّمان، المدبر العمر، المستسلم للدّهر، الذامّ للدنيا، الساكن مساكن الموتى، الظّاعن عنها غداً... إلى أن يقول ﷺ: وجدتك بعضي بل وجدتك كلّي، حتّى كأنَّ شيئاً لو أصابك أصابني، وحتّى كأنَّ شيئاً لو أصابك أصابني، وحتّى كأنَّ الموت لو أتاك أتاني، فعناني من أمرك ما يعنيني عن أمر نفسي، فكتبت إليك كتابي هذا، مُستظهراً به إن أنا بقيت لك أو فنيت... كشف المحجة ص١٥٧.

<sup>(</sup>٢) عن الإمام الصادق ﷺ أنه قال: رحم الله شيعتنا خلقوا من فاضل طينتنا وعجنوا بماء ولايتنا يحزنون لحزننا ويفرحون لفرحنا. شجرة طوبي ج1 ص٣.

الرواية أن قلوب الشيعة وأرواحهم، وليس أجسادهم، قد خُلقت من تلك الطينة نفسها. أما قلوب أهل البيت على وأرواحهم، فلا يعلم بها وبماهيّة سنخها إلا الله تعالى (١٠).

إذاً، مُحلقت قلوب الشيعة وأرواحهم من فاضل طينة عالم الأجسام الخاص بأهل البيت على ولكن تلك الطينة كانت تحتوي على الحجارة أيضاً. ولذلك، فإنّ الشيعيّ الذي يمتلك قلباً رحيماً ويبكي لبكاء الأطفال في الأزقة، يتحلّى، في الوقت عينه، بشجاعةٍ لا مثيل لها حين يواجه أولئك الذي يُكِنّون العداء لمواليه ومُحبّيهم ويعاندون ولايتهم. وهكذا، فإنّ منشأ الفرح والحزن عند الشيعة هو فرح وحزن أهل بيت العصمة والطهارة على ومن المعلوم أنّ للحزن آثاراً ظاهرية، فالحزن يسبّب البكاء، ولذلك نرى أن الحزين يبكي وتجري دموعه على خدّيه. وخيرُ مصداق على هذا الحزن هو قضيّة الحسين على حدّيه على المحزونون ويلطمون الرؤوس والصدور.

# التصفيق من مظاهر الفرح

وكما أنّ للحزن آثاراً ظاهرية، فللفرح آثار كذلك، «ويفرحون لفرحنا». فعندما يفرح الشيعيّ بعشق أهل البيت ﷺ، تراه يضحك

<sup>(</sup>۱) عدة من أصحابنا، عن أحمد بن محمد، عن أبي يحيى الواسطي، عن بعض أصحابنا عن أبي عبدالله ﷺ قال: إن الله خلقنا من عليين وخلق أرواحنا من فوق ذلك وخلق أرواح شيعتنا من عليين وخلق أجسادهم من دون ذلك، فمن أجل ذلك القرابة بيننا وبينهم وقلوبهم تحن إلينا. الكافي ج1 ص ٣٩٠.

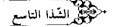
ويصفّق. ومن المصاديق على ذلك، احتفال الشيعة وتصفيقهم فرحاً بذكرى ولادة أوّل نسخة لعالم الوجود، الحجّة بن الحسن على ولكن، ثمّة من يجد في التصفيق إشكالاً، فكيف يعبّر الفرحان عن فرحه إذاً؟ لا جعَلَنا الله ممّن لا ذوق لديهم، لأنّ انعدام الذوق ينعكس على الكلام، فيخلو من أيّ طعم أو رائحة. هل استقامت كل الأعمال التي أوصى بها الدين وبقي التصفيق هو العائق أمام تطبيق الإسلام؟

يـقـول الله عـز وجـل: ﴿وَمَا كَانَ صَلاَئُهُمْ عِندَ ٱلْبَيْتِ إِلَّا مُكَآءُ وَتَصَّدِيَةً ﴾ (١)، تبيّن هذه الآية كيفية صلاة الناس حول الكعبة قبل مجيء الإسلام. ولكنّه عندما جاء، نظّم الصلاة وصوّبها، فجعلها مؤلّفة من قيام وركوع وسجود وقنوت. كما نظم الإسلام شؤون الحياة بأسرها، فنُظّمت مسألة التصفيق واستندت إلى قواعد.

والآن، باتت علامات ظهور صاحب العصر والزمان وشي كثيرة للغاية، حيث تفوح رائحتُها من كل شيء نراه من حولنا. فكيف سيعبّر الناس عن فرحتهم عندما يظهر الإمام ويرونه؟ قد نقف ونصفق لا شعورياً، إذا كنّا جالسين، ونصرخ وننادي: ظهر الإمام! فهل سيصرخ إمام الزمان في وجوهنا قائلاً: لا تصفقوا! إخجلوا من أنفسكم!»؟ بالطبع لن يفعل ذلك.

وحين يظهر الإمام في الله عنه عنه الأرض والسماء ويسمعه العالم أجمع. وهناك من يقول بأنّ الإمام سيتحدّث عبر

<sup>(</sup>١) سورة الأنفال، آية ٣٥.



التلفاز والراديو وهذا ما سيجعل صوته مسموعاً في السماء والأرض. غير أنّ هذا الكلام غير صحيح، لأنّ ارتفاع صوته بين السماء والأرض سيكون معجزة وبياناً على قدرته، فالكل سيسمع صوته ويرى شخصه وسط السماء. وفي يوم ظهور هذا الموجود الغائب، منذ ألف ومئة سنة ونيف، يوجه خطاباً إلى العالم يقول فيه: يا أهل العالم، أصغوا إليّ، أريد، وقبل كل شيء، أن آخذ بثأر دماء جدي أبي عبدالله الحسين (۱۱)، وبعدها أنتقل إلى المهمّات بالأحرى المأمور بتأديتها من قبل الله تعالى. ولذلك يقول: يا جدي، لئن لم أكن موجوداً في يوم عاشوراء لأقدم العون لك جدي، لئن لم أكن موجوداً في يوم عاشوراء لأقدم العون لك فر لأندبنك صباحاً ومساءً، ولأبكين عليك بدل الدموع دماً» (۱۲).



<sup>(</sup>۱) إن الإمام إذا خرج على كان له خمسة نداءات عند البيت الحرام: ألا يا أهل العالم أنا الإمام القائم، ألا يا أهل العالم أنا الصمصام المنتقم، ألا يا أهل العالم إن جدي الحسين طرحوه عريانا، ألا يا أهل العالم إن جدي الحسين طرحوه عريانا، ألا يا أهل العالم إن المحسين طرحوه عريانا، ألا يا أهل العالم إن جدي الحسين سحقوه عدوانا، إلزام الناصب ج٢ ص٢٨٢.

<sup>(</sup>٢) «... فَلَئِنْ أَخَّرَتْنِي الدُّهُورُ، وَعَاقَنِي عَنْ نَصْرِكَ المَقْدُورُ، وَلَمْ أَكُنْ لِمَنْ حَارَبَكَ مُحَارِباً، وَلِمَنْ نَصَبَ لَكَ العَدَاوَةَ مُناصِباً، فَلاَنْدُبَنَكَ صَبَاحاً وَمُسَاءً، وَلاَبْكِيْنَ لَكَ بَدَل الدُّمُوع دَماً...»، زيارة الناحية المقدسة، مصباح الزائر وفرحة الغري.



# الوكلية أساس الدين

قال الإمام الصادق على: "بُنِيَ الإسلامُ على خمس، على الصوم والصلاة والحج والزكاة" أما الأساس الخامس فهو «الولاية». يتفق الجميع على هذا المطلب ولا يحيدون عنه، حتى لو اختلف ترتيب الكلمات أحياناً، فقد قيل في بعض المواضع: «على الصوم والصلاة» وفي أماكن أخرى «على الصلاة والصوم»، كما قيل «على الحج والزكاة» وفي أماكن أخرى «على الزكاة والحج» ولكن لا مشكلة في ذلك. ولكن لمَ أتى العامل الخامس، وهو الولاية، في آخر الحديث؟ ألِأَنه ليس أصلاً؟ لا بل إنّ أصل التوحيد يقوم على الولاية، ولقد أتت في آخر الحديث لأنها رديفة

<sup>(</sup>۱) حدثني الحسين بن محمد الأشعري، عن معلى بن محمد الزيادي، عن الحسن بن على الوشاء قال: حدثنا أبان بن عثمان، عن فضيل، عن أبي حمزة، عن أبي جعفر ﷺ: قال: بني الإسلام على خمس: على الصلاة والزكاة والصوم (الصيام) والحج والولاية ولم يناد بشئ كما نودي بالولاية فأخذ الناس بأربع وتركوا هذه، يعني الولاية. الكافي، ج٢ ص ١٨.

للأسس الأربعة السابقة التي هي الصلاة والصوم والزكاة والحج. وينبغي الإصغاء إلى الكلام الآتي جيداً، وخصوصاً من قِبَل الشباب الذين إنْ لم يُنصتوا لهذا الحديث ولم يفهموه ويعتقدوا به ويعملوا بموجبه كما ينبغي، سيقعون في الكثير من الإشكالات عندما يكبرون.

# الفرق بين الوِلاية والوَلاية

هل الصّلاة أفضل أم الوَلاية (۱) تشير كلّ الأدلة إلى أنّ الولاية أفضل من الصلاة. هل الصوم أفضل أم الولاية؟ تثبت الأدلة جميعها أنّ الولاية أفضل. حسناً، هل الحج والزكاة أفضل أم الولاية؟ الولاية هي الأفضل. في البداية، ينبغي التفريق بين «الولاية» و «الولاية». ماذا يقول الحديث؟ «ولاية عليّ بن أبي طالب حصني أم «وَلاية عليّ بن أبي طالب حصني (۲) ثمة اختلاف كبير بين فتح الواو وكسرها. وتأتي «الولاية»، بمعنى القول: «ولاية الفقية»، لأنّ هذه الولاية القول: «ولاية الفقية»، لأنّ هذه الولاية القول: «ولاية الفقية»، لأنّ هذه الولاية القول: «ولاية الفقية»، لأنّ هذه الولاية

<sup>(</sup>١) ﴿هُنَالِكَ ٱلْوَلَنِيَةُ لِلَّهِ الْحَقَّ ﴾، سورة الكهف، آية ٤٤.

<sup>(</sup>٢) عن علي بن موسى الرضا، عن موسى بن جعفر، عن جعفر بن محمد، عن محمد بن علي، عن علي بن أبي محمد بن علي، عن علي بن أبي طالب عن النبي المنتجة، عن النبي المنتجة، عن جبرائيل، عن ميكائيل، عن إسرافيل عن اللوح، عن القلم قال: يقول الله عز وجل: ولاية علي بن أبي طالب حصني، فمن دخل حصني أمن من عذابي. جامع الأخبار ص١٥١، أمالي الصدوق ص١٤٢، العيون ص٢٧٦، معاني الأخبار ص٣٧١.

تستند إلى الحكومة والإمارة وإصدار الأحكام والفتاوى. أمّا الوَلاية فلا تصحّ هنا لأنها محصورة بالأربعة عشر معصوماً على والوَلاية هي منصب إلهي لا دخل فيه لأحد بعالم الوجود في حين تخضع الوِلاية لانتخاب الناس واختيارهم، حيث يحق لهم إعطاء الرأي وإبداء وجهات النظر والنفي والإثبات وكل ما شابه ذلك، كبقية المطالب التي يكون للناس دور فيها، ﴿وَأَمْرُهُمْ شُورَىٰ يَيْنَهُم ﴾ (١) كبقية المطالب التي يكون للناس دور فيها، ﴿وَأَمْرُهُمْ شُورَىٰ يَيْنَهُم ﴾ (١) الوَلاية، فهي إعطاءٌ من الحق (١).

ويقول أمير المؤمنين ﴿ وَلايتي ظاهري وباطني غيبٌ لا يُدرك ﴿ فَ اللَّهُ عَلَى معنى الوِلاية ، فحتى السّنة يوافقون عليه ويقبلون بنص : ﴿ وَأُولِي ٱلْأَمْرِ ﴾ (٥) ، بما يعنيه من أصحاب وِلاية الأمر والحكم ، إلا أنّهم ينكرون وَلاية عليّ بن أبي طالب ﴿ فما معنى الوَلاية ؟

## أقسام الوكلية

تنقسم الوَلاية إلى قسمين: الوَلاية التكوينية والوَلاية التشريعية.

<sup>(</sup>۱) سورة الشوري، آية ٣٨.

<sup>(</sup>٢) سورة آل عمران، آية ١٥٩.

 <sup>(</sup>٣) ﴿ هُمَـٰالِكَ ٱلْوَلَئِيةُ لِلَّهِ ٱلْحَلَيْ ﴾ ، سورة الكهف، آية ٤٤.

 <sup>(</sup>٤) قال علي ﷺ: «ظاهري ولاية ووصاية، وباطني غيب لا يدرك»، مشارق أنوار اليقين ص٠٠٧.

 <sup>(</sup>٥) سورة النساء، آية ٥٩.

وبموجب الوَلاية التكوينية، يُعطى أحد الموجودات الأمر والحكم في عالم الوجود من قبل الله تعالى، مع وجوب إبقاء هذه العبارة في الذهن وعدم نسيانها أبداً، حيث لا يتم هذا الأمر على نحو استقلاليّ. وبناءً عليه، يمنح ذلك الموجود النور للشمس والقمر، وتدور الكواكب والنجوم ويجري الماء والهواء وكل ما يتصل بالحياة بإذنٍ منه. فلو لم يكن موجوداً، لَمَا كان هناك لا أرض ولا سماء ولا ملك ولا ماء ولا فلك يدور ولا بحر يجري. فهل لو لم تكن ولاية أولي الأمر موجودة، لَمَا كان هناك لا شمس ولا هواء ولا قمر؟ بل أولي الأمر موجودة بالتأكيد، لأنّ الولاية تختلف عن الوَلاية.

وينقسم الناس بين من يقبل بالولاية ومن يقبل بالولاية في حين أنّ هناك من يقبل بالإثنين معاً. ونحن من الصّنف الأخير، حيث نقبل بالولاية التي تفترض تقليد المجتهد الجامع للشرائط والفقيه صاحب الرسالة، وهي ولاية الفقيه، كما نقبل بالولاية التي تقول بأنّ أحداً في العالم لا يؤدي دور مُخرج الخلقة سوى أمير المؤمنين وأبناءه المعصومين على ويجب إفهام هذه المسألة للناس، فلماذا تُذاع كل الأخبار في الصحف والراديو والتلفزيون في حين تبقى هذه القضية بعيدة عن التداول؟ لأن الناس لا يعلمون بأمرها. ولذلك، ينبغي إطلاع الناس على هذا الأصل والجذر.

## الؤلاية تستبطن العبادات

وفي تتمة الرواية، بعد أن يقول الإمام على البني الإسلام على خمس، على الصوم والصلاة والحجّ والزكاة والولاية»، يقول: «وما

ومن المفيد الإشارة إلى أنّ الشيعة يتميّزون بالصّلاة على محمّد وآل محمّد على فمن دونها لا خاصيّة لديهم. وقد اتخذت فريضة الصّلاة اسمها من تلك الصلوات، فأصبحت الواجب الأهمّ والأعظم والأسطع نوراً من بين كل الواجبات.

إذاً، لا تخضع الوَلاية لاختيار أحدٍ من الناس، سواء من الناحية التكوينية أو التشريعية. فالأمر الصادر عن رسول الله بي بوجوب الصّلاة والصوم يختلف عن الأمر نفسه الصادر عن المحتهد الجامع للشرائط، لأنّ الأمر الأول صدر بموجب الولاية، أما الثاني فبموجب الولاية. وهنا، يتبيّن مصدر التفاوت بين الطريقين. كما يُشار إلى أنه يصحّ لتابع الوَلاية أن يُقال له عبد، أما تابع الولاية فهو مقلّد وليس بعبد. ومجرّد أن يلحظ الإمام إنساناً ما بطرف عينه، يمنحه الأنس لسنواتٍ من الزمن، رغم كون ذلك لا يعدو جرعة صغيرة من العشق. فالوَلاية هي مخرجة الخلقة، تكويناً، ومنها نال الأنبياء كل ما نالوه.

## أثر الوَلاية على الأنبياء

إن صاحب الوَلاية هو مصدر كل ما حظي به إبراهيم الخليل ﷺ، فهو لم يحترق بالنار التي رماه فيها النمرود لأنه تمتّع

بوَلاية لل وِلاية - قوية. نعم، إننا محبّون ولكن الشيعة أهل الوَلاية قلائل. ويصدّق القرآن واقع إبراهيم الخليل هذا الذي كان عليه، حيث يقول: ﴿وَإِنَّ مِن شِيعَنِهِ لَإِنْ هِيمَ ﴾ أي أن إبراهيم كان واحداً من شيعة أمير المؤمنين هذا فقد عرف أن لديه أستاذا يعلّمه. ومن يعرف قدر أستاذه، يكون من أهل الوَلاية. بينما لا يكون من أهلها، ذلك الذي لا يعرف قدر الأستاذ. كما أنّ عليه أن يعرف ذلك القدر بشكل كليّ وليس جزئيّ إذا أراد فهم الوَلاية وإدراكها بكليّتها لا بجزئيّتها. أما من يضيّع حق أستاذه (٢)، فلا

<sup>(</sup>١) سورة الصافات، آية ٨٣.

<sup>(</sup>٢) قال أبو محمد الحسن العسكري ﷺ إن رجلاً جاء إلى علي بن الحسين ﷺ برجل يزعم أنه قاتل أبيه، فاعترف، فأوجب عليه القصاص، وسأله أن يعفو عنه ليعظم الله ثوابه فكأن نفسه لم تطب بذلك، فقال علي بن الحسين ﷺ للمدعي للدم الولي المستحق للقصاص: إن كنت تذكر لهذا الرجل عليك فضلاً فهب له هذه الجناية واغفر له هذا الذنب. قال: يا ابن رسول الله له عليّ حق ولكن لم يبلغ أن أعفو له عن قتل والدي. قال: فتريد ماذا؟ قال: أريد القود، فإن أراد لحقه على أن أصالحه على الدية صالحته وعفوت عنه، فقال علي بن الحسين ﷺ: فماذا حقه عليك؟ قال: يا ابن رسول الله لقنني توحيد الله ونبوة محمد رسول الله، وإمامة عليّ والاثمة ﷺ، فقال على بن الحسين ﷺ: فهذا لا يفي بدم أبيك؟ بلي والله هذا يفي بدماء أهل الأرض كلهم من الأولين والآخرين سوى الأنبياء والأثمة ﷺ. إن قتلوا، فإنه لا يفي بدمائهم شيء أن يقنع منه بالدية. قال: بلي، قال علي بن الحسين للقاتل: أفتجعل لي ثواب تلقينك له حتى أبذل لك الدية فتنجو بها من القتل؟ قال: يا ابن رسول الله أنا محتاج إليها، وأنت مستغن عنها فإن ذنوبي عظيمة، وذنبي إلى هذا المقتول أيضاً بيني وبينه لا بيني وبين وليه هذا، قال على بن الحسين ﷺ : فتستسلم للقتل أحب إليك من نزولك عن هذا التلقين؟ قال: بلي يا ابن رسول الله. فقال على بن الحسين لولي المقتول: يا عبدالله قابل بين ذنب هذا إليك وبين تطوله=

يرى الخير ولا الرّشد في حياته أبداً ولا يتمكّن من تحقيق أيّ هدف يسعى إليه. وكذلك هو الحال مع من يضيّع حق مولاه وحق أبيه وأمه. فمن يفرّط في حق أستاذه.

# حقّ أستاذ الوَلاية

قال الأستاذ، صاحب المقام الشامخ، أمير المؤمنين ﴿ الله القول علّمني حرفاً فقد صيّرني عبداً (١٠). ولا شكّ في أنّ هذا القول تعجيزيّ، فمن ذا الذي يستطيع تعليم أمير المؤمنين ﴿ وهو مولى الموالي؟ وإنّما يدلّ ذلك على عظمة المطلب. وفي باب الوّلاية على وجه التحديد، إذا قام أستاذ بتعليم الحقيقة لأحد الأفراد ثم أضاع المتعلّم حقَّ أستاذه، فلن يرى من شبابه خيراً، كما لن يرى خيراً من عجزه، إذا وصل إلى تلك المرحلة. وثمّة روايات في

<sup>=</sup>عليك، قتل أباك حرمه لذة الدنيا وحرمك التمتع به فيها، على أنك إن صبرت وسلمت فرفيقك أبوك في الجنان، ولقنك الإيمان فأوجب لك به جنة الله الدائمة وأنقذك من عذابه الدائم، فإحسانه إليك أضعاف أضعاف جنايته عليه، فإما أن تعفو عنه جزاءاً على إحسانه إليك لأحدثكما بحديث من فضل رسول الله في خير لك من الدنيا بما فيها، وإما أن تأبى أن تعفو عنه حتى أبذل لك الدية لتصالحه عليها، ثم أخبرته بالحديث دونك فلما يفوتك من ذلك الحديث خير من الدنيا بما فيها لو اعتبرت به. فقال الفتى: يا ابن رسول الله، قد عفوت عنه بلا دية ولا شيء إلا ابتغاء وجه الله ولمسألتك في أمره، فحدثنا يا ابن رسول الله بالحديث. قال علي بن الحسين عنه إن رسول الله في أمره، فحدثنا يا جنار الأنوار، ج٧ ص١٢ باب٨.

<sup>(</sup>۱) جامع السعادات للنراقي ج٣ ص١١٢. ولذلك قال علي ﷺ: «...أنا عبد من عبيد محمد ﷺ، الكافي ج١ ص٨٩.

هذا الشأن، فإذا أضاع الإنسان حقَّ أستاذٍ يعلمه معالم دينه ومعارفه، التي يرجع أصلها إلى الوَلاية، فإنه يموت شاباً. وهناك الكثير من الشبّان الذين يموتون في سِنِيِّ شبابهم، ولكنّ الناس يُعزون سبب ذلك إلى السّكتات القلبيّة.

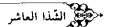
# الوَلاية عطاءٌ من الحق تعالى

إذاً، الولاية التكوينية هي عطاءٌ من الحق، ولا دخل لأحد فيها. يقول أمير المؤمنين على «كنت وصيّاً وآدم بين الماء والطين» أي كان وصيّاً وصاحب وَلاية، في الوقت الذي لم تكن طينة آدم قد عُجنت بعد، حيث كان لا يزال في طور النشأة بين الماء والطين.

وتجدر الإشارة إلى أنّ أوّل شجرة غرسها الله تعالى بيده في أرض عالم الوجود هي شجرة العنب: «أوّل شجرة غرسها الله بيده الكرم»(٢). ولذلك، يستفيد الشعراء والعرفاء كثيراً من هذه الفاكهة

<sup>(</sup>١) عوالي اللثالي، ابن أبي جمهور الأحساني، ج٤ ص١٢٤.

<sup>(</sup>٢) عن معاوية بن مرة عن أبيه قال، قال رسول الله ﷺ: "طوبى شجرة غرسها الله بيده ونفخ فيها من روحه تنبت الحلي والحلل وإن أغصانها لترى من وراء سور الجنة ٩. تفسير الثعلبي ج ٥ ص ٢٨٨. وعن جعفر بن محمد ﷺ عن آبائه ﷺ عن أبيت المؤمنين علي بن أبي طالب ﷺ، قال: لما نزلت على رسول الله ﷺ ﴿ طُونَ لَهُمْ وَحُسْنُ مَتَابٍ ﴾ (سورة الرعد، آية ٢٩)، قام المقداد بن الأسود الكندي إلى رسول الله فقال: يا رسول الله وما طوبى؟ قال ﷺ: "يا مقداد شجرة في الجنة لو يسير الراكب الجواد لسار في ظلها مائة عام قبل أن يقطعها ورقها ويسرها برود خضر، وزهرها رياض صفر، وأفناؤها سندس واستبرق وثمرها حلل خضر، وصمغها زنجبيل = رياض صفر، وأفناؤها سندس واستبرق وثمرها حلل خضر، وصمغها زنجبيل =



وشرابها في قصائدهم. كما يذكر القرآن ذلك الشراب، حيث يسقسول: ﴿وَسَقَنَهُمْ رَبُّهُمْ شَرَابًا طَهُورًا ﴾ (١) و﴿ كَانَ مِزَاجُهَا كَافُورًا ﴾ (١) و﴿ كَانَ مِزَاجُهَا كَافُورًا ﴾ (١) و﴿ كَانَ مِزَاجُهَا نَغِيلًا ﴾ (٣) و﴿ زَحِقٍ مَّخْتُومٍ ﴾ (١) . فطبع المؤمن بارد، كشراب الكافور، ولاذع في الوقت نفسه، كشراب الزنجبيل، في أمر الولاية. وينبغي أن لا يطغى أحدهما على الآخر وإلا خرج الإنسان من طريق السلوك إلى الله . فالله هو القابض والباسط، ﴿ فَيُضِلُّ اللهُ مَن يَشَاءً وَيَهْدِى مَن يَشَاءً ﴾ ، ولن نبحث في هذين الجانبين لأنهما خاصين بمطلب التوحيد.



<sup>=</sup>وعسل وبطحاؤها ياقوت وزمرد أخضر، وترابها مسك وعنبر وكافور أصفر وحشيشها زعفران يتأجع من غير وقود يتفجر من أصلها السلسبيل والرحيق والمعين وظلها مجلس من مجالس شيعة أمير المؤمنين علي بن أبي طالب ﷺ. تفسير سعد السعود لابن طاووس ص ١٠٩. وعن علي ﷺ قال: قال رسول الله ﷺ: «لا تسمّوا العنب الكرم فإنّ المؤمن هو الكرم». علل الشرايع ج٢ ص٧٠٠.

سورة الإنسان، آية ٢١.

<sup>(</sup>٢) السورة نفسها، آية ٥.

<sup>(</sup>٣) السورة نفسها، آية ٤.

<sup>(</sup>٤) سورة المطففين، آية ٢٥.



### زيارة الله فوق عرشه

قال سيّدنا ومولانا الإمام عليّ بن موسى الرضا على المن زار قبر أبي عبدالله على بشط الفرات كان كمن زار الله فوق عرشه (۱). لا شكّ في أنّ هذا التوصيف هو الأرفع والأسمى، بحيث لم تحصل أية حقيقة في العالم على توصيف يماثله أو يفوقه، وهو بيانٌ للفت أنظار كل عالم الوجود إلى تلك الحقيقة.

وفي مجال العبادات، تفصل بين الإنسان ومقبولية عباداته وصحّتها مسافة طويلة. فيتعيّن عليه قطعها حتى يصادق الله تعالى على أعماله من صلاة وصوم وإنفاق وحجّ وما إلى ذلك. أما في زيارة سيّد الشهداء على أيتمكّن الزائر من عبور كل تلك الأودية، ويصل إلى درجة يكون فيها كمن يزور الله تعالى. ليس الحق قابلاً

<sup>(</sup>۱) كامل الزيارات ص٢٧٩، ثواب الأعمال ص٨٥، عنه البحار ج٩٨ ص٧٠، تهذيب الأحكام ج٦ ص٤٦، مناقب آشوب ج٣ ص٢٧٢، جامع الأخبار ص٢٥، المزار الكبير ص٣٢٥، وسائل الشيعة ج١٠ ص٣١٩، مستدرك الوسائل ج١٠ ص٢٥٠.

للرؤية أو الحس أو اللمس، ولكن إذا ما تيسّرت زيارته، فلا تكون إلا بزيارة الحسين ﴿ وَفِي إحدى الروايات، يُسأل الإمام الصادق ﴿ مَا اللهِ مَا عَنْ بَقِيّة ذواتكم المقدسة؟ وما حكم زيارة قبر آخر من قبوركم أهل البيت؟ فيجيب الإمام ﴿ مَنْ زار قبر أحدٍ مَنْ أهل البيت كان كمن زار رسول الله (١) ﴿ اللهِ اللهِ عَنْ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ ال

# الشفاء في تربة الإمام الحسين عجر

لا يمكن الوصول إلى درجة سيّد الشهداء ﴿ فَتُمّة مسائل تخصّه وحده دون غيره من الأئمة الأطهار ﴿ وَيُنقل عن الإمام أبي عبدالله الصادق ﴿ حديثُ يتكلّم فيه عن خاصيّة الشفاء التي وضعها الله تعالى في تربة أبي عبدالله الحسين ﴿ ولكنه يذكر شروطاً للاستفادة من تلك التربة، فيبيّن كيفيّة حملها وتلاوة سورة القدر عليها ونقلها من مكانٍ لآخر، بحيث يجب أن لا توضع بين بقيّة أمتعة المسافر. أما عدم الاعتناء بهذه التربة ومقامها الشامخ، فيوجب فقدان أثرها (٢). وإلّا فإنّ لهذه التربة آثاراً تحدّثت عنها فيوجب فقدان أثرها (٢).

 <sup>(</sup>١) روى الكليني بسنده عن زيد الشحام قال: قلت لأبي عبدالله عنه ما لمن زار واحداً منكم؟ قال: كمن زار رسول الله هي. وسائل الشيعة ج ١٠، باب ٢.

<sup>(</sup>٢) حدَّثني محمَّد بن الحسن بن عليٌ بن مَهزيار، عن أبيه، عن جدَّه عليٌ بن مَهزيار، عن البعه، عن جدَّه عليٌ بن مَهزيار، عن الحسن بن سعيد، عن عبدالله بن عبدالرَّحمن الأصمّ قال: حدَّثنا أبو عمرو شيخ من أهل الكوفة، عن أبي حمزة النُّماليُّ، عن أبي عبدالله على الكوفة، عن أبي حمزة النُّماليُّ، عن أبي عبدالله على حديثه، قلت: جُعِلتُ فِداك إنِّي رأيت أصحابنا يأخذون من طين الحائر ليستشفوا به؛ هل في ذلك شيءٌ ممّا يقولون من الشّفاء؟ قال: قال: يُستشفى بما بينه وبين القبر على رأس أربعة أميال، وكذلك قبر جَدِّي رَسول الله ﷺ، وكذلك طين قبر الحسن على رأس أربعة أميال، وكذلك قبر جَدِّي رَسول الله ﷺ، وكذلك طين قبر الحسن

الكثير من الروايات إلى حدّ أنه قيل ما مضمونه: لا تتعجّبوا، إنْ وُضعَت تربة الحسين عَنْ في فم الميت، فعاد إلى الحياة. وتُعادل

=وعلىٌ ومحمّد، فَخُذْ منها فإنّها شِفاءٌ مِن كلِّ سُقْم، وجُنَّةٌ ممّا يخاف ولا يَعدِلُها شيٌّ من الأشياء الَّتي يستشفي بها إلاَّ الدُّعاء، وإنَّما يفسدها ما يخالطها من أوعيتها وقلَّة اليقين لِمَن يُعالِج بها، فأمَّا مَن أيقنَ أنَّها له شِفاء إذا يعالِج بها كَفَتُه بإذن الله من غَيرِها ممّا يتعالِج به، ويفسدها الشّياطين والجنُّ من أهل الكفر مَن هم يتمسّحون بها، وما تمرُّ بشيء إلاّ شمّها، وأمّا الشّياطين وكفّار الجنُّ فإنّهم يَحسدون بني آدم عليها فيتمسَّحون بها فيذهب عامَّة طِيبها، ولا يُخرَجُ الطِّين مِنَ الحائر إلاَّ وقد استعدّ له ما لا يحصى منهم وأنَّه لفي يد صاحبها، وهم يتمسَّحون بها، ولا يقدرون مع الملائكة أن يدخلوا الحاثِر ولو كان مِنَ التُّربة شيٌّ يَسلمُ ما عولِج به أحدٌ إلاَّ بَرِيء مِن ساعته، فإذا أخذتُها فَاكتُمُها، وأكثِرُ عليها من ذكر الله تعالى، وقد بلغني أنَّ بعضَ مَن يأخذ مِن التُّربة شيئاً يستخفُ به حتَّى أنَّ بعضهم ليطرحها في مِخْلاة الإبل والبّغل والجِمار أو في وِعاءِ الطّعام وما يمسح به الأيدي من الطّعام، والخُرَج والجَوالق! فكيف يستشفى به مَن هذا حاله عنده؟ ولكنَّ القلب الَّذي ليس فيه [الـ]قينُ من المُستَخفُ بما فيه صلاحه يفسد عليه عَمله. كامل الزيارات، باب٩٣. ومن تلك الروايات ما روى الشيخ الطوسي من أنَّ رجلًا سأل الصادق ﷺ، فقال: إنَّى سمعتك تقول: إنَّ تربة الحسين ﷺ من الأدوية المفردة وأنَّها لا تمرَّ بداءٍ إلَّا هضمته، فقال: «قد قلت ذلك فما بالك؟» قلت: إنِّي تناولتها فما انتفعت بها، قال ﷺ: ﴿أَمَا أَنَّ لَهَا دَعَاءً، فَمَن تَنَاوَلُهَا وَلَمْ يَدَعُ بِهُ وَاسْتَعْمَلُهَا لَمْ يَكُد ينتفع بها ﴾، قال: فقال له: ما يقول إذا تناولها؟ قال: ﴿تَقَبُّلُهَا قَبُلُ كُلِّ شَيَّءُ وَتَضْعُهَا عَلَى عَيْنِك، ولا تناول منها أكثر من حمَّصة، فإنَّ من تناول منها أكثر فكأنِّما أكل من لحومنا ودماننا، فإذا تناولت فقل: اللهمّ إنَّى أسألك بحقّ الملك الذي قبضها وبحقّ الملك الذي خزنها، وأسألك بحقّ الوصيّ الذي حلّ فيها أن تصلّي على محمّد وآل محمّد، وأن تجعلها لي شفاء من كلِّ داء وأماناً من كلِّ خوف وحفظاً من كلِّ سوء، فإذا قلت ذَلَكَ فَاشْدَدُهَا فِي شَيءَ وَاقْرَأَ عَلَيْهَا وَإِنَّا أَنْزَلْنَاهُ فِي لَيْلَةِ الْقَدّْرِ٩، فإنَّ الدعاء الذي تقدّم لأخذها هو الاستئذان عليها، وقراءة إنّا أنزلناه ختمهاه. مصباح المتهجّد، ج١ ص٦٧٧، الوسائل، ج٢٤ ص٢٢٩.



تربة الحسين عنه في هذا البُعد الحقيقة التي يذكرها القرآن الكريم، حيث يقول: ﴿وَنُنَزِّلُ مِنَ الْقُرْءَانِ مَا هُوَ شِفَآءٌ وَرَحْمَةٌ لِلْمُؤْمِنِينَ وَلَا الكريم، حيث يقول: ﴿وَنُنَزِّلُ مِنَ الْقُرْءَانِ مَا هُوَ شِفَآءٌ وَرَحْمَةٌ لِلْمُؤْمِنِينَ وَلَا يَزِيدُ الظَّلِمِينَ إِلَّا خَسَارًا ﴾ (١). وبالتالي، تفعل تربة كربلاء نفس فعل القرآن من الناحية الباطنية وليس اللفظية، إذ ليس بمجرد قراءة القرآن يُشفى الإنسان، بل إنّ عليه التعرف إلى حقيقته حتى يُمنح الشفاء. وكذلك هو الحال مع تربة كربلاء، «والشفاء في تربته» (٢).

#### خاصية زيارة سيد الشهداء ع

وفي باب زيارة الإمام الحسين ، نُقل في الروايات أنّ من لم يتشرّف بزيارة سيّد الشهداء ، وكان من المخوّلين لدخول الجنّة عند وفاته، لا يكون إلّا ضيفاً عند أهلها. فلا يحظى بأيّ مقام خاصٌ في الجنّة، حتى وإنْ كان يتمتع بأعلى درجات الإيمان (٣). ويقول الإمام الصادق ، من أتى قبر أبي عبدالله ، فقد وصَل رسول الله الله وصَلَنا، وحَرُمت

<sup>(</sup>١) سورة الإسراء، آية ٨٢.

<sup>(</sup>٢) وردت العبارة في زيارة الناحية المقدّسة: «السلام على من جعل الله الشفاء في تربته»، روى الزيارة الشيخ المفيد في مزاره، والشيخ ابن المشهدي في المزار الكبير، والمجلسي في بحاره، والفيض الكاشاني في كتابه الصحيفة المهدوية.

<sup>(</sup>٣) قال الصادق ﷺ: من لم يأتِ قبر الحسين ﷺ وهو يزعم أنه لنا شيعة حتى يموت فليس هو لنا بشيعة، وإن كان من أهل الجنة فهو من ضيفان أهل الجنة. كامل الزيارات ص١٩٣٠. وعن الإمام الصادق ﷺ: مَن لم يأتِ قبر الحسين ﷺ حتى يموت كان منتقص الإيمان، منتقص الدين، إن أدخل الجنة كان دون المؤمنين فيها. وسائل الشيعة ج١٤ ص٤٣٠.

غيبته..."(۱). وما كلّ ذلك إلّا من بركات الوجود المقدّس لعزيز الله ومحبوبه، الإمام الحسين على . ويقول رسول الله الله : والله، إنّ الله يحبّ من يحبّ حسيناً (۱)، حيث تدخل الآية الكريمة : وإن كُشتُر تُجُون الله فَاتَيِعُوني يُحِبِبُكُمُ الله (۱) في باب حبّ الحسين على أيضاً.

ويُنقل أنه قصد رجل الإمام الصادق في يريد سؤاله عن أحكام الطهارة الواجب اتباعها، حيث تغطي الثلوج الطرقات المؤدية إلى كربلاء. فأجابه الإمام في : لا تسأل عمّا يتعلق بزيارة الحسين في ، فهذا الطريق لا تحكمه الآداب، ولتصل إلى هناك كيفما وصلت. ولذلك، تشتمل كل الأعمال والترتيبات على آداب وشروط معينة، إلا زيارة الحسين في فلا آداب لها ولا شروط.

## جاذبية كربلاء

وتمتاز كربلاء بدرجة جذب قوية وشديدة للغاية إلى حدّ أنّ الإنسان يقف عاجزاً عن فعل أيّ شيء سوى الشعور بالحيرة حين يتشرف بزيارة الحسين على الله وما بكاء الزائر لدى دخوله إلى صحن سيّد الشهداء على الله بسبب العادة التي اعتاد عليها. فقوة الجذب والسيطرة الولائية لسيّد الشهداء على ، تضع الإنسان في

<sup>(</sup>١) كامل الزيارات، الشيخ جعفر بن محمد بن قولويه، ص٧٤٥.

 <sup>(</sup>۲) قال رسول الله ﷺ: «حسين مني وأنا من حسين أحب الله من أحب حسيناً». بحار الأنوار ج٣٣ ص٢٧١.

<sup>(</sup>٣) سورة آل عمران، آية ٣١.

حيرة من أمره، ولا يدري ما يفعل، فلا يصدر عنه أيّ فعل بالنتيجة. وفي تلك اللحظات، يتصوّر المحبّون بأنهم ارتكبوا أعظم الذنوب، فاستحقوا التعرّض لتلك الحالة، حيث تجفّ الدموع تماماً في أعينهم. وكما قلنا، لا يكون بكاءُ الإنسان هناك إلا بسبب عادته أو غربته أو ذهابه للزيارة وحيداً. أما إذا كان ضمن جماعة من الزائرين، فلا تجري الدموع من عينيه. غير أنه بعدما يرجع الزائر، يعود إليه الشوق إلى كربلاء والأمل بزيارتها.

# أرض كربلاء وتجلياتها

وبحسب العديد من الروايات، فإنّ البقعة المباركة والوادي الأيمن المذكورين في الآية الكريمة: ﴿ فَلَمّا أَتَنَهَا نُودِكَ مِن شَطِي الْأَيمن المذكورين في الآية الكريمة: ﴿ فَلَمّا أَتَنَهَا نُودِكَ مِن شَطِي الْوَادِ الْأَيْمَنِ فِي الْبُعَرَةِ مِنَ الشَّجَرَةِ أَن يَنْمُوسَى إِنِّت أَنَا اللّهُ رَبُّ الشَّجَرَةِ أَن يَنْمُوسَى إِنِّت أَنَا اللهُ رَبُّ الْعَمْدِي التحلي التوحيدي العكلين في كربلاء من الشجرة الخضراء صوتاً يقول: ﴿ إِنِّت أَنَا اللهُ ﴾. وكذلك وقعت الكثير من التجليات في كربلاء. فكربلاء هي أرفع من أن تكون مجرد بقعة أرض تحظى بشرف يفوق بقيّة بقاع أرفع من أن تكون مجرد بقعة أرض تحظى بشرف يفوق بقيّة بقاع

<sup>(</sup>١) سورة القصص، آية ٣٠.

<sup>(</sup>٢) قال أبو عبدالله الصادق ﴿ الشاطئ الوادي الأيمن الذي ذكره الله تعالى في القرآن هو الفراتُ، والبقعة المباركة هي كربلاء، التهذيب للطوسي، باب فضل الكوفة، ج ٢ ص٣٨. وسُئل الإمام الباقر ﴿ عن خصوصية أرض كربلاء، فقال ﴿ الغاضرية هي البقعة التي كلم الله فيها موسى بن عمران، وناجى نوحاً فيها، وهي أكرم أرض الله عليه، ولولا ذلك ما استودع الله فيها أولياءه وأبناء نبية، فزوروا قبورنا بالغاضرية. بشارة الزائرين ص٢٦.

الأرض. إننا نتخيّل بأنّ كربلاء مجرّد أرض وعاشوراء مجرّد زمان، شهدًا على أحداث تلك الواقعة، أما الحقيقة فهي أنّ كربلاء وعاشوراء ظاهرتان معنويّتان مثل النبوة والرسالة والإمامة والولاية. وبناءً عليه، ينبغي عدم اعتبار كربلاء مجرد أرض أو وطن. فقد سالت على تراب كربلاء دماء الحسين على مخلوق الله الأعزّ وعليه جرت واقعة استشهاده. وبالتالي، تختلف كربلاء عن بقيّة بقاع الأرض، إذ إنها بحدّ ذاتها ظاهرة مهمّة كبقية الظواهر المعنوية في العالم.





## أركان الإسلام

قال سيّدنا ومولانا جعفر بن محمد الصادق على خمس: على الصوم والصلاة والحجّ والزكاة والولاية وما نودي بشيء مثلما نودي بالولاية». إذاً، أركان وأعمدة ودعامات الإسلام خمس. وطبقاً لما بيناه سابقاً، يختلف معنى الولاية عن الولاية، كالاختلاف في معنى كلمتيُ «رُبّ» و«رَبّ». فالولاية تعني الحكومة والآمريّة، ولذلك يذكر القرآن الكريم أنّ هناك مِن الناس من يتولّى الطاغوت، فيقول في آية الكرسي: ﴿اللهُ وَلِيُ الَّذِينَ ءَامَنُوا وبالتالي، ثمّة من يعمد إلى إخفاء الحقّ على الرغم من معرفته به فيُدلي بشهادة زور. وتعني كلمة «زور» في اللغة الفارسية القوة والغِلظة، في حين تفيد الكلمة في العربية معنى التزوير. ويشبه الفرق بين الولاية والوَلاية هذين المعنيين لأنّ القضيّة مشتملة على الفرق بين الولاية والوَلاية هذين المعنيين لأنّ القضيّة مشتملة على

<sup>(</sup>١) سورة البقرة، آية ٢٥٧.

استخدام القوة والتزوير على حدّ سواء. ولا شكّ أنّ شاهد الزور الذي يُدلي بشهادة مخالفة للحقيقة، يُرمى في أسوأ مكان في جهنم(١).

# شهادات الزور بحق على ﷺ

وتعج صحيفة مظلومية أمير المؤمنين ﷺ بالبراهين التي أخفاها التاريخ، ومن بين تلك البراهين التي تُبيّن مظلوميته عُمِّم ما يرتبط بشهادات الزور التي صدرت بحقه من قبل مخالفيه. وقد ظلت شهادات الزور قائمة حتى زمان حكومة عمر بن عبدالعزيز الأموي. وعبرها، جرى تضييع حقّ أمير المؤمنين ﷺ بأسوأ ما تكون عليه أشكال التضييع، حيث قضت الأوامر الشرعية، آنذاك، بالإمعان في تشويه صورة أمير المؤمنين على منابر المساجد وفي الصلوات والخطب. فكانت تُكال أبشع الشتائم والافتراءات والتّهم، التي تصبّ في خانة شهادات الزور، بحقّ مولانا علميّ هِمْ ، وكل ذلك على مسمع من الإمام الحسن ﷺ. وقد أمعنوا في تشويه صورته ﷺ إلى حَدّ أنّ بعض النّاس عندما بلغَهم خبرُ استشهاد أمير المؤمنين عِين سألوا عن مكان استشهاده، فلمّا عرفوا أنه استشهد وهو يصلي في المسجد، تعجّبوا من ذلك وقالوا: أَوَعليٌ يصلى؟

<sup>(</sup>۱) عن الإمام الصادق ﷺ أنه قال: شاهد الزور لا تزول قدماه حتى تجب له النار. الذنوب الكبيرة ج١ ص٣٢٠. وعن رسول الله ﷺ: لا ينقضي كلام شاهد الزور من بين يدي الحاكم حتى يتبوأ مقعده من النار. الذنوب الكبيرة ج١ ص٣٢٠.

وليس ما يجري في أيامنا هذه ببعيد عن أحداث تلك الأيام، حيث تنتشر بين الناس الروحية نفسها وتُبثّ الدعايات والشائعات بالأساليب الملتوية عينها. ولولا لطف الله بابن آدم ونصرته له، لَمَا تمكّن أحد من أن يصرف كَيْدَ الشيطان الرجيم عنه. وتنطبق هذه القاعدة على الأنبياء أيضاً.

## الوَلاية أساس النبوّة والتوحيد

إنّ أمير المؤمنين على هو صاحب الولاية والوَلاية معاً. ولا ضير في إعادة التأكيد على أنّ الوَلاية لا يمكن لأحدِ غير الله تعالى أن يعين صاحبها، فهي لا تخضع للحسابات والمقاييس الإنسانية. والوَلاية هي أساسٌ يفوق النبوّة في أهميّته، إذ إنها أصل وأساس النبوة والتوحيد وغيرهما من المسائل: "وما نودي بشيء مثلما نودي بالولاية".

# حقّ القرآن على النبيّ عيسى ﷺ

لقد خص الله تعالى عيسى بن مريم على بمقام النبوة، فنطق وهو رضيع في المهد قائلاً: ﴿وَالسَّلَمُ عَلَى يَوْمَ وُلِدِتُ وَيَوْمَ أَمُوتُ وَبَعَلَي بِيَتًا ﴿ أَيْ عَبْدُ اللّهِ ءَاتَكَنِي ٱلْكِنْبُ وَجَعَلَي بِيَتًا ﴾ (٢٠). ولكن لم تكلم بهذا الكلام؟ لأنّ عيسى بن مريم تعرّض للشائعات وشهادات الزور أيضاً، وقد ظهرت براءته بفضل القرآن الكريم.

<sup>(</sup>١) سورة مريم، آية ٣٣.

<sup>(</sup>٢) السورة نفسها، آية ٣٠.

ولذلك، بشر عيسى ﴿ بنبيّ الإسلام عن طريق الإنجيل الذي ضمّ اسم الرسول الأكرم ﴿ ومجّده، فهو ذلك «المحمود» الذي عبر عنه إنجيل عيسى كما بقيّة الكتب السماوية. وللإسلام حقّ كبير بعنق عيسى بن مريم والدين المسيحيّ، فقبل مجيئه، لم يكن هناك اعتبارٌ لأيّ سند تاريخي. ولكن بنزول القرآن، ظهر السّند التاريخي الأصيل الذي يبرِّئ عيسى النبيّ ووالدته مريم القديسة بيه. وبالنتيجة، إكتسب عيسى وأمّه تلك الطهارة والقداسة بفضل القرآن والإسلام.

# القرآن ثبت الوَلاية

وقد ثبّت الإسلام الوَلاية وأيدها في أوّل سند تاريخي وإلهي أصيل في العالم، وهو القرآن الكريم (١). وكانت المسيحية قد قبلت بذلك من خلال قبول عيسى بن مريم على الله المؤرف بما أَزُلُ إِلَيْكُ وَمَا أُنُولُ مِن قَبْلِكُ وَمِا لَا يَرَالُ طَفلاً لَمْ الله وَيَوْنُونَ (١). فكيف يقول طفل أرضيع في المهد: ﴿إِنِي عَبْدُ الله عَاتَنِي ٱلْكِنْبَ وكان لا يزال طفلاً لم يصل ركعة واحدة بعد؟ فأتى له أن ينال صفة «عبدالله»؟ في يصل ركعة واحدة بعد؟ فأتى له أن ينال صفة «عبدالله»؟ في الواقع، لا تربط بين صفة «عبدالله» الواردة في الآية الكريمة وبين الأعمال العبادية، كالصلاة والصوم والحج والزكاة، أيّة علاقة، وإنّما هي مدد من عند صاحب الولاية: «وما نودِي بشيء مثلما وري بالولاية». ﴿وَاتَلْنِي ٱلْكِنْبَ فَي كتاب؟ ومتى قرأه؟ ﴿وَجَعَلَىٰ نودِي بالولاية».

<sup>(</sup>١) ﴿ هُنَالِكَ ٱلْوَلَئِيةُ بِنَهِ ٱلْحَقِّ ﴾، سورة الكهف، آية ٤٤.

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة، آية ٤.

فِيتًا ، كان مجرد طفل رضيع، فلم يقل: "أصبحُ نبياً في ما بعد"، ما يعني أنّ الله تعالى قد جعله نبياً مسبقاً. ولكن، لم قال عيسى النبيّ: أنا عبدالله؟ وآتاني الكتاب؟ وجعلني نبيّاً؟ ذلك لأنّ "السّلام» قد أحاط به وجعله يمضي في الإسلام. فهو فاطميّ نال العناية الفاطمية، إذ عندما تنظر السيدة فاطمة الزهراء عنه إلى موجود ما، تُغدق عليه بالعطاء فيفيض وجوده من قبل أن يولد. فقد قال عيسى بن مريم بَنِيهُ: ﴿وَالسَّلَامُ عَلَى يَوْمَ وُلِدتُ وَيَوْمَ أَمُوتُ وَيَوْمَ أَبُعتُ حَيًا ﴾ (١) أي أنّ السلام أحاط به منذ يوم الولادة. وعند الموت أيضاً، ستظلّه يد فاطمة الزهراء عنه وتُشعره بالطمأنينة. وفي يوم القيامة، يوم يُبعث حيّاً، ستحضر العناية الفاطمية مجدداً. فالسلام في القرآن مرتبط ومتعيّن في الصدّيقة الطاهرة عنه كما أنّ الإسلام من السّلام من السّلام أنه الإسلام من السّلام أنه السّلام أن الإسلام من السّلام أنه السّلام أنه السّلام من السّلام أنه السّلام عن السّلام أنه السّلام من السّلام أنه السّلام من السّلام أنه السّلام من السّلام أنها السّلام من السّلام أنه السّلام من السّلام أنه السّلام من السّلام أنه المنسلة السّلام السّلام أنه السّلام من السّلام أنه السّلام أنه المنسلة السّلام أنه المنسلة السّلام أنه المنسلة السّلام أنه المنسلة السّلام أنه السّلام السّلام السّلام أنه السّلام السّلا

إذاً، هكذا يتم اختيار النبيّ وقد عرفنا الآن الميزة التي يمتاز بها، فلا دخل للعائلة ولا للعشيرة ولا للصلاة والصوم، وسواها من العبادات، في ذلك. وهل نظر الله تبارك وتعالى في طينة خلقه وعاين أصحاب الأعمال الحميدة والعبادات التامّة في عالم الدنيا، فاختارهم ليكونوا أنبياء وأولياء؟ كلا، ليس الأمر كذلك.

<sup>(</sup>١) سورة مريم، آية ٣٣.

<sup>(</sup>٢) ﴿مَلَدُ هِى حَتَىٰ مَطْلَعِ ٱلْفَعْرِ﴾، سورة القدر،آية ٥. وليلة القدر هي السلام، فعن أبي عبدالله الإمام الصادق ﷺ أنّه قال: ﴿إِنَّا أَنْزَلْنَهُ فِي لَبَلَةِ ٱلقَدْرِ﴾، الليلة فاطمة الزهراء والقدر الله، فمن عرف فاطمة حتى معرفتها فقد أدرك ليلة القدر، وإنّما سمّيت فاطمة لأنّ الخلق فطموا عن معرفتها. بحار الأنوار ج ٤٢ ص١٠٥.

فلقد كان عيسى بن مريم ويوسف الصديق وموسى وهود وصالح على أنبياء ولكن ليس بسبب أهليتهم. فهم جُعِلوا أنبياء وصاروا من أصحاب الأهلية بعدما وضعها الله فيهم، وعندها، بات كلّ ما يصدر عنهم خيراً.

# لا حقيقة عدا أهل البيت ﷺ

إن الوَلاية أكثر إحكاماً من النبوة، إذ كانت الوَلاية والوليّ قبل أن تخلق الموجودات. ولولا الوليّ لما خلقت سماوات ولا شمس ولا هواء، فهو مادة خلقتها وخلقة الوجود أجمع. وأهل البيت على هم شعاع الذات وأسماء الله الحسني (١) والكلمات التامّة (٢). فهم الذين قالوا: «سبَّحْنا فسبَّحَت الملائكة، قدّسْنا فقدست الملائكة» . وكانوا موجودين حين لم يكن وجود: «كنا حول عرشه محدقين» (٤). فليس عبثاً ما توصّل إليه بعض من خاض حول عرشه محدقين» (١).

<sup>(</sup>۱) عن الصادق ﷺ قال: نحن والله الأسماء الحسنى التي لا يقبل الله من العباد عملاً إلا بمعرفتنا. الكافي الشريف ج1 ص١٤٣ ـ ١٤٤.

<sup>(</sup>٢) مولانا (أبي الحسن العسكري) ﴿ عن مسائل منها تأويل هذه الآية فقال يحيى: ما هذه السبعة أبحر؟ وما الكلمات التي لا تنفد؟ فقال له الامام ﴿ أما الأبحر فهي عين الكبريت وعين اليمن وعين البرهوت وعين طبرية وعين ماسيدان وحمة إفريقية وعين باجروان. وأما الكلمات، فنحن الكلمات التي لا تنفد علومنا ولا تدرك فضائلنا ولا تستقصى. الاحتجاج ج٢ ص٢٥٨.

<sup>(</sup>٣) عيون أخبار الرضا ج1 ص٢٦٣.

 <sup>(</sup>٤) «خلقكم الله أنواراً فجعلكم بعرشه محدقين»، الزيارة الجامعة الكبيرة، مفاتيح الجنان.

في هذا الباب من المعرفة وغاص فيه، حيث جزم بأنه ما خلا الحقيقة العلوية والمحمّدية والحسينية والفاطمية وصولاً إلى المهدوية، لا يوجد في العالم أيّة حقيقة. وتبيّن هذه الآية: ﴿ قُلْ حَكُلٌّ يَعْمَلُ عَلَى شَاكِلَتِهِ ﴾ (١) أنّ كل عالم الوجود يدور حول مدارهم، وليس هناك مجال للاعتراض أو السؤال كيف ولِمَ ذلك. فكل في فَكُلُ عَلَى شَاكِلَتِهِ عَلَى شاكلة الوليّ (٢) وليس شاكلته هو، حيث يكون كيفما صاغته يد الله وصنعت تركيبته. ويتطابق ضمير «الهاء» الوارد في كلمة «شاكلته مع ضمير الدهو» المُؤوّل في آية ﴿ إِنَّا أَنْرَلْنَهُ ﴾ (٤).

#### الوَلاية هديّة من الله تعالى

لا يزال إبراهيم الخليل على عالقاً في "عين" على على ولم يصل إلى «اللام» بعد، كما لا يزال مع موسى وعيسى على عالقين في "حاء" الحسين على بينما تنادون أنتم "يا حسين" ليل نهار، فاعرفوا قدر أنفسكم: ﴿لَإِن شَكَرْنُمْ لَأَزِيدَنَّكُمْ وَلَإِن كَفَرْمُمْ إِنَّ عَدَالِي لَشَكِرْنُمْ لَأَزِيدَنَّكُمْ وَلَإِن كَفَرْمُمْ إِنَّ عَدَالِي لَشَكِرْنُمْ لَا إِيدَالُهُمْ وَلَإِن كَفَرْمُمْ إِنَّ عَدَالِي لَسَابِقة التي لسَابِقة التي

<sup>(</sup>١) سورة الإسراء، آية ٨٤.

<sup>(</sup>٢) من كلام لأمير المؤمنين على: • انتهى المخلوق إلى مثله وألجاه الطلب إلى شكله • ، خطبة الدرّة البتيمية.

<sup>(</sup>٣) سورة الإخلاص، آية ١.

<sup>(</sup>٤) سورة القدر، آية ١.

<sup>(</sup>۵) سورة إبراهيم، آية ٧.

تقول: ﴿وَٱلَّذِينَ كَفَرُوٓا أَوْلِيآوُهُمُ ٱلطَّنغُوتُ ﴾ (')، أي إنْ كفرتم، سيكون الطاغوت هو آمركم وحاكمكم وسلطانكم، فإياكم أن تكفروا بالوَلاية، وإلّا سيرتدّ وبالُ ذلك عليكم ('').

وليست الوَلاية بجعُل الجاعلين أو بانتخاب الناخبين أو بإثبات المثبتين، إنما هي هدية من الله العزيز. فيوم لا كان كائن ولا كان أين ولا كيف ولا أية هوية في الوجود، كان علي الله الذات المقدسة لرسول الله الله الله علي من نور واحداً مع علي صلى الله عليهما والهما وسلم، «أنا وعلي من نور واحد» وكلهم نور واحد أنتم أنفسكم واحد أنه أنور واحد أنتم أنفسكم

<sup>(</sup>١) سورة البقرة، آية ٢٥٧.

 <sup>(</sup>٢) هذا لا يعني حتمية أفضلية من ينادي إيا حسين على موسى وعيسى أو من ينادي إيا على إبراهيم شيخ إلا بلحاظ المعرفة.

<sup>(</sup>٣) من كلام لرسول الله ﷺ: ٥... وقال: يا قوم، أما سمعتم مني أني أنا وعلي من نور واحد، ولما تعانقنا اشتاق هو إلى المنزل الأول من نورنا فامتزج نوره بنوري حتى بقينا شخصاً واحداً كما ترون...٥، صحيفة الأبرار ج٢ ص٣٣٠.

<sup>(</sup>٤) روى الحسن بن سليمان الحلي من كتاب منهج التحقيق بإسناده عن محمد بن الحسين رفعه عن عمرو بن شمر عن جابر عن أبي جعفر على قال قال: إن الله تعالى خلق أربعة عشر نوراً من نور عظمته قبل خلق آدم بأربعة عشر ألف عام فهي أرواحنا فقيل له: يا ابن رسول الله عُدّهم بأسمائهم فمن هؤلاء الأربعة عشر نوراً؟ فقال: محمد وعلي وفاطمة والحسن والحسين وتسعة من ولد الحسين وتاسعهم قائمهم ثم عدّهم بأسمائهم ثم قال: نحن والله الأوصياء الخلفاء من بعد رسول الله في ونحن المثاني التي أعطاها الله نبينا، ونحن شجرة النبوة ومنبت الرحمة ومعدن الحكمة ومصابيح العلم وموضع الرسالة ومختلف الملائكة وموضع سر الله، ووديعة الله جل اسمه في عباده، وحرم الله الأكبر وعهده، عرفنا من عرفنا وجهلنا من جهلنا نحن= بعهد الله ومن خفره فقد خفر ذمة الله وعهده. عرفنا من عرفنا وجهلنا من جهلنا نحن=

واحداً معه. وتكون هذه الرجعة بالتوصّل، أولاً، لإدراك هذه الواحدية التي ليس هناك شيء سواها، بعد ذلك \_ «وحده لا إله إلا هو».

# فاطمة على حقيقة «السلام»

وبالعودة إلى قضية «السلام»، فالإسلام إنما يكون باسم السلام وفهمه ومعرفته، ومن هذا السلام أُخِذت الرسالة وإليه تُعطى. «اللهم أنت السلام ومنك السلام ولك السلام وإليك يعود السلام»(۱). كما وردت في إحدى الزيارات عبارة: «واردُدْ عليّ السلام»(۲)، أي يا إلهي، عرّفني معنى السلام الذي صدر مني.

<sup>=</sup>الأسماء الحسنى التي لا يقبل الله من العباد عملاً إلا بمعرفتنا، ونحن والله الكلمات التي تلقاها آدم من ربه فتاب عليه. إن الله تعالى خلقنا فأحسن خلقنا، وصورنا فأحسن صورنا وجعلنا عينه على عباده ولسانه الناطق في خلقه، ويده المبسوطة عليهم بالرأفة والرحمة ووجهه الذي يؤتى منه وبابه الذي يدل عليه، وخزان علمه وتراجمة وحيه وأعلام دينه والعروة الوثقى والدليل الواضح لمن اهتدى، وبنا أشرت الاشجار وأينعت الثمار وجرت الأنهار ونزل الغيث من السماء ونبت عشب الأرض، وبعبادتنا عُبد الله، ولولانا ما عُرف الله، وأيم الله لولا وصية سبقت وعهد أخذ علينا لقلت قولاً يعجب منه، أو يذهل منه الأولون والآخرون. بحار الأنوار جره.

<sup>(</sup>۱) من كلام للإمام الرضا ﷺ: «وتسبح بتسبيح فاطمة وهو أربع وثلاثون تكبيرة، وثلاث وثلاثون تسبيحة، وثلاث وثلاثون تحميدة، ثم قل: اللهم أنت السلام، ومنك السلام، ولك السلام، وإليك يعود السلام، سبحان ربك ربّ العزة عما يصفون، وسلام على المرسلين والحمد لله رب العالمين...»، بحار الأنوار ج٨٣ ص ٢٩٠٢٨.

<sup>(</sup>٢) ۗ اللَّهُمَّ إِنِّي صَلَّيْتُ وَرَكَعْتُ وَسَجَدْتُ لَكَ وَحُدَكَ لا لشَرِيكَ لَكَ لاِنَّ الصَّلاةَ وَالرُّكُوعَ =

فالصديقة الطاهرة ﷺ هي السّلام وحقيقته، وقد عُرف الإسلام بالسلام. وأوّل ما يفعله الناس عند الإلتقاء ببعضهم البعض هو إلقاء كلمة السّلام، ما يشير إلى جريان هذه الحقيقة بين الخلق في كل العالم. والله تعالى يقول في محكم كتابه العزيز: ﴿ يَحِيُّنُّهُمْ يَوْمَ يَلْقَوْنَهُ سَلَمٌ ﴾ (١)، فكل الوجود فاطمى. كما يقول تعالى: ﴿ أَدْخُلُوهَا بِسَلَيمٍ ءَامِنِينَ ﴾ (٢) أي أن دخول الجنّة يحتاج إلى اسم فاطمة عَلَمْ أيضاً. هذا ويستلزم الوصول إلى الله تعالى، التلفُّظ باسم فاطمة على ، فأوّل ما نأتي به لدى زيارة أولياء الله وأنبيائه هو السّلام عليهم. وقد أقرّ جميع الأنبياء بحقيقة السّلام، حيث قال إبراهيم الخليل ﷺ: ﴿إِنِّي وَجَّهْتُ وَجْهِيَ لِلَّذِي فَطَرَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ ۖ إِنِّي حَنِيفًا ﴾ (٣). لِمن يكون التوجّه في الصلاة؟ للذي فطر السماوات والأرض، أي لاسم الله الفاطر. ويُقال في الدعاء: «يا فاطر بحقّ فاطمة »(٤)، ما يعنى أنّ قبلتنا وكعبتنا هي الصدّيقة الطاهرة فاطمة<sup>(ه)</sup> ﷺ. وقد فطمَت السيّدة الزهراء شيعتَها ومحبّيها عن

<sup>=</sup>وَالشُّجُودَ لا يَكُونُ إلاَّ لَكَ لاَنَّكَ أَنْتَ الله لا إلهَ إلاَّ أَنْتَ اللَّهُمَّ صَلِّ عَلَى مُحَمَّدِ وَآل مُحَمَّدٍ وَأَبْلِغْهُمْ عَنِّي أَفْضَلَ التَّجِيَّةِ وَالسَّلامِ وَارْدُدْ عَلَيَّ مِنْهُمُ التَّجِيَّةِ وَالسَّلامَ...»، زيارة الإمام الحسين عَيْثُهُ في يوم عرفة.

سورة الأحزاب، آية ٤٤.

<sup>(</sup>٢) سورة الحجر، آبة ٤٦.

<sup>(</sup>٣) سورة الأنعام، آية ٧٩.

<sup>(</sup>٤) بحار الأنوار، ج٤٤ ص٧٤٥.

أي أنها سلام الله عليها جهة التوجّه، حيث ورد في دعاء الندبة: «أين وجه الله الذي منه يؤتي».

النار(۱). ولهذا السبب، لم يحترق إبراهيم الخليل على بنار النمرود.

# الإسلام هو الدين الفاطميّ

إننا نتلفّظ بالسلام في كل يوم، وفاطمة الزهراء عَهُ تمدّنا بالعون، سواء عرفنا ذلك أم لم نعرف. فإذا عرفناه، نكون من أهل المعرفة، والعكس بالعكس. ومَثل ذلك كمثل من يأكل طعاماً لا يعرف مكوّناته، علماً أنّ هناك صنفين من الطعام، واحد ظاهري وآخر باطني، وقد أوصِي الإنسان بالنظر إلى طعامه. فكما يتناول المرء طعاماً لا يدري حقيقته، فكذلك هو يتلفّظ بالسّلام في كل يوم من دون أن يدرك حقيقة ذلك السلام، فلا يدري بأنه مرتبط بفاطمة الزهراء على . وكما أوضحنا سابقاً، يُعدّ «السّلام» من أسماء الحق تعالى وهو يجد تعيّنه في السيّدة فاطمة الزهراء ﷺ. فالوجود جار بذلك «السّلام». وكذلك يرتبط الإسلام بـ «السّلام»، حيث أمِر الرسول الأكرم ﷺ بنشر دين الإسلام، أي الدين الفاطميّ. ولكن ليس بإمكان كلّ الناس فهم هذه الحقائق، ولو كان بإمكانهم ذلك، لَكَان العالم عبارةً عن جنّة. فعدم فهم الناس هو سبب كلّ المشكلات القائمة. وهكذا، فإنّ العالمون بهذه الحقائق هم أهل الوَلاية، لا أهل الولاية، وهم أصحاب النفوس المطمئنة، لا أصحاب النفوس الأمّارة.

 <sup>(</sup>١) قال رسول الله ﷺ: إنَّما سُمِّيت ابنتي فاطمة لأنَّ الله عزّ وجلّ فطمها وفطم من أحبُّها من النار. العوالم، ج٦ ص٣٠.

### الموالون مُختارون

إذاً، بيّنًا وبشكل موسّع أبعادَ الوَلاية وأوضحنا أنها وَلاية إلهبة وليست بجعْل الجاعلين. وكذلك بيّنًا حقيقة وجود الولاية المنتخبة من الناس وقابليتها للاتباع. وبناءً عليه، يتعلُّق الاختلاف في الرأي والذوق بالوِلاية لا بالوَلاية، التي لا يمتلك أحد أيّ سهم فيها. فكلّ من يعلم يعلم، وكل من لا يعلم لا يعلم. وهنا، ثمة أمر إضافي يجب توضيحه، فكما أنَّ الوَلاية هي وَلاية إلهية وكليَّة ومطلقة وقدسية يعيّن الله صاحبها باختيار منه تعالى، فكذلك هو الحال بالنسبة للمقرِّين بهذه الوَلاية، إذ إنهم مختارون من الله تعالى أيضاً. بالقوة؟ نعم بالقوة، بالجبر؟ نعم بالجبر، حيث تتعلَّق هذه المسألة بالجبر المطلق، فأمير المؤمنين ﷺ هو أمير المؤمنين بالجبر الإلهي. ولا يكون الاختيار إلَّا في التكاليف التي هي عبارة عن الأوامر والنواهي الصادرة من قبل الحق تعالى، فالصلاة أمر والكذب نهيٌّ، على سبيل المثال. وكما يستطيع مؤمن كامل أن لا يصلّي ويكذب، يستطيع مرتدٌّ شقيّ أن يصلّي ولا يكذب، ذلك لأنّ هذا تكليف وفي التكليف اختيار. أما الجبر فيكون في الجعْل الأوّلي والأصلي، حيث لا مكان للاختيار ولا يمكن لأحد، باستثناء الوليّ، أن يتدخّل في مثل تلك المسائل. فهَل خاض أمير المؤمنين والرسول الأكرم صلى الله عليهما وآلهما وسلم والأنبياء ﷺ مسابقةً عند الله تعالى، فجاء ترتيبهم بحسب النتائج؟ بالطبع لا(١٠). وينطبق الأمر نفسه على درجات الإيمان في باب

<sup>(</sup>١) عن سلمان قال:كنت جالساً بين يدي رسول الله ﷺ في مرضته التي قبض فيها=

الإرتباط بالوَلاية. فقد قال الإمام الصادق على ما مفاده بأنّ المقداد بن الأسود الكندي(١) هو أوّل من يأتي بعد المعصومين

"فلدخلت فاطمة على فلما رأت ما بأبيها من الضعف بكت حتى جرت دموعها على خديها، فقال لها رسول الله بأليك يا فاطمة؟ قالت: يا رسول الله، أخشى على نفسي وولدي الضيعة بعدك. فاغرورقت عينا رسول الله بالبكاء ثم قال: يا فاطمة، أما علمت أنا أهل بيت اختار الله عز وجل لنا الآخرة على الدنيا، وأنه حتم الفناء على جميع خلقه، وأن الله تبارك وتعالى اطلاعة ثانية فاختار منها زوجك، وأوحى خلقه فجعلني نبياً، ثم اطلع إلى الأرض إطلاعة ثانية فاختار منها زوجك، وأوحى أبياء الله ورسله، وأتخذه ولياً ووزيراً، وأن أجعله خليفتي في أمتي. فأبوك خير أبياء الله ورسله، وبعلك خير الأوصياء، وأنت أوّل من يلحق بي من أهلي. ثم اطلع إلى الأرض إطلاعة ثالثة فاختارك وولديك، فأنت سيّدة نساء أهل الجنة وإبناك حسن وحسين سيدا شباب أهل الجنة، وأبناء بعلك أوصيائي إلى يوم القيامة كلهم هادون وحسين سيدا شباب أهل الجنة، وأبناء بعلك أوصيائي إلى يوم القيامة كلهم هادون الحسين في درجتي، وليس في الجنة درجة أقرب إلى الله من درجتي ودرجة أبي الحسين في درجتي، وليس في الجنة درجة أقرب إلى الله من درجتي ودرجة أبي إبراهيم. أما تعلمين يا بنية أن من كرامة الله إياك أن زوجك خير أمتي، وخير أهل بيتي، أقدمهم سلماً وأعظمهم حلماً، وأكثرهم علماً. فاستبشرت فاطمة علي بيتي، أقدمهم سلماً وأعظمهم حلماً، وأكثرهم علماً. فاستبشرت فاطمة بيتي، أقدمهم سلماً وأعظمهم حلماً، وأكثرهم علماً. فاستبشرت فاطمة بيتي، أقدمهم الماً وألها رسول الله بيس. الصدوق في كمال الدين ص ١٦٢٢.

(۱) قال أبوعبدالله على: إنما منزلة المقداد بن الأسود في هذه الأمة كمنزلة ألف في القرآن لا يلزق بها شيء. الاختصاص للشيخ المفيد، ص٠١، ومن كلام للإمام الصادق على: ٥٠٠ فاستوى جالساً فقال: ما عسى أن تقولوا، والله ما خرج إليكم من علمنا إلا ألفاً غير معطوفة»، بصائر الدرجات ج٨ ص٧٠٥. كما ورد في الأثر: هما بقي احد إلا وقد جال جول إلا المقداد بن الأسود فإنّ قلبه كان مثل زبر الحديد، وهو من الذين مضوا على منهاج نبيهم ولم يغيروا ولم يبدلوا،، معجم رجال الحديث ج١٣ ص٣٦٠ و٣٦٣. ما ورد عن جابر بن عبدالله الأنصاري قال: سألت رسول الله بين عن سلمان الفارسي... إلى أن قال: قلت: فما تقول في المقداد؟ قال الله بين وذاك منا أبغض الله من أبغضه وأحب الله من أحبه، معجم رجال الحديث ج١٨ ص٣٦٨.

الأربعة عشر. مع الإشارة إلى أنْ لا علاقة للسيّدة زينب وأبي الفضل وعليّ الأكبر وأمثالهم على بمسألة العدد، حيث أنهم مشمولون مع المعصومين الأربعة عشر على فذِكرُ السيدة فاطمة الزهراء لا ينفصل عن ذكر زينب على وكذلك الحال مع أبي الفضل وعليّ الأكبر وشهداء كربلاء الفانين في الحسين على وبالنتيجة، يسري هذا المنطق على أولاد الحسين على وأهل بيته. وبالنسبة إلى العدد، لا تدخل فاطمة الزهراء على في عداد الأئمة الإثني عشر. ومرد ذلك إلى أنها الأصل والأساس، فهي الوالدة للأئمة (1)

### أثر قبول الوَلاية والتردّد فيها

وبالتالي، يحتل المقداد بن الأسود الكندي المرتبة الأولى بعد أهل البيت على ويليه سلمان المحمّدي ثم أبي ذر الغفاري. ولكن ما سرّ حيازة المقداد على هذه المرتبة المتقدّمة؟ إنّ السرّ في ذلك هو أنّه قبِل بالوَلاية قبل سلمان. وكلّما قبِل الإنسان بالوَلاية أسرع، كلما كانت علامته أمثل.

كما نُقل عن أهل البيت ﷺ قولهم بأنْ يستعدّ للبلاء من يصبو

<sup>(</sup>۱) زيارة فاطمة على الروضة: تقف في الموضع المذكور وتقول: السلام على البتولة الطاهرة والصديقة المعصومة والبرة التقية سليلة المصطفى وحليلة المرتضى وأم الأئمة النجباء...، بحار الأنوار ج٩٧ ص١٠٧. وعن الإمام الحسن العسكري هي أنه قال: نَحْنُ حُجج الله على خلقه، وجدّتنا فاطمة هي حُجّة الله على علينا. تفسير أطيب البيان، ج١٣ ص٢٢٦.

إلى وَلايتهم ومحبتهم، وقد يكون ذلك البلاء ماديّاً أو بدنياً أو معنوياً أو غير ذلك. وبحسب إحدى الروايات، جاء رجل إلى أمير المؤمنين على وقال له: إنّي أحبّك حبّاً جمّاً. فقال الإمام: صدقت وأنا أعلم ذلك، فاستعدّ للبلاء (۱). وقال على في موضع آخر: إستعدّ للفقر أو «اتّخذ الفقر جلباباً» (۱). ويُنقل عن الإمام الصادق على أنّ الوحيد الذي لم يعرف فقراً ولا بلاء، إنما كانت ولايته تامّة، هو المقداد بن الأسود الكندي (۱)، المكنّى بد أبو معبد». ولدى سؤاله عن سبب نيله تلك الدرجة العالية، كان جوابه على بأنّ المقداد لم يتردّد طرفة عين في أمر الوكلية في حين تسرّب التردّد إلى أذهان الآخرين من أهل الولاية (۱). ولذلك نُقل تسرّب التردّد إلى أذهان الآخرين من أهل الولاية (۱). ولذلك نُقل تسرّب التردّد إلى أذهان الآخرين من أهل الولاية (۱). ولذلك نُقل

<sup>(</sup>۱) قال علي ﷺ: مَنْ أَحَبَّ أهل البيت فليَستعد عدّة للبَلاء. بحار الأنوار ج٣٤ ص٣٦٦، ٣٦٢، ٣٣٤.

<sup>(</sup>٢) روى الشيخ المفيد رحمه الله في «الاختصاص» بإسناده عن ابن طريف عن أبي جعفر على قال: بينا أمير المؤمنين على يوماً جالساً في المسجد وأصحابه حوله، فأتاه رجلٌ من شيعته فقال له: يا أمير المؤمنين، إنّ الله يعلم أني أدينه بولايتك في السرِّ كما أحبَك في العلانية، وأتولاك في السرِّ كما أتولاك في العلانية. فقال له أمير المؤمنين على صدقت، أما للفقر فاتخذ جلباباً، فإن الفقر أسرَعُ إلى شيعتنا من السيل إلى قرار الوادي. بحار الأنوار، ج٣٤ ص٢٥٧ ـ ٢٥٨ ح١٠٠٥. القطرة ج١ ص١٠٥.

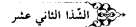
<sup>(</sup>٣) عن الإمام الصادق ﷺ: فأمّا الذي لم يتغير منذ قبض رسول الله ﷺ حتى فارق الدنيا طرفة عين فالمقداد بن الأسود لم يزل قائما قابضاً على قائم السيف عيناه في عيني أمير المؤمنين ﷺ ينتظر متى يأمره فيمضي. معجم رجال الحديث والبحار ج٢٢ ص ٣٢٢.

<sup>(</sup>٤) قال الإمام الباقر ﷺ: ارتدَ الناس إلا ثلاثة نفر: سلمان وأبو ذر والمقداد، قلت:=

عن الإمام عن ما مفاده بأنّ البلاء لا يصيب من لا يتردّد في أمر الولاية. وبالتالي، تحلّ النعمة على من يقبل بوَلاية أمير المؤمنين عَيْر، ولكن ليستعدّ للبلاء والفقر، كلّ من يطرأ على ذهنه أيّ تراجع في هذا الشأن(١).

=فعمّار؟ قال: قد كان حاص حيصة ثم رجع، ثم قال: إن أردت الذي لم يشكّ ولم يدخله شيء فالمقداد، فأما سلمان، فإنه عرض في قلبه عارضٌ أنّ عند أمير المؤمنين في اسم الله الأعظم لو تكلّم به لأخذتهم الأرض وهو هكذا، فلُبّب ووُجئت عنقه حتى تُركت كالسّلعة (الغدة في الجسم)، فمرّ به أمير المؤمنين فقال له: يا أبا عبدالله إ.. هذا من ذلك، بابع فبايع. وأما أبو ذر فأمره أمير المؤمنين به بالسكوت، ولم يكن يأخذه في الله لومة لائم، فأبي إلا أن يتكلم فمرّ به عثمان، فأمر به، ثم أناب الناس بعد، وكان أول من أناب أبو ساسان الأنصادي وأبو عمرة وشتيرة وكانوا سبعة فلم يكن يعرف حق أمير المؤمنين في إلا هؤلاء السبعة هد كتاب جواهر البحار، ج ٢٨ (كتاب الإمامة الباب الرابع) ص ٢٣٩ نقلاً عن كتاب الكشي ص ١١.

(۱) في حديث أبي حمزة الثمالي: أنه دخل عبدالله بن عمر على الإمام زين العابدين سلام الله عليه وقال: "يا ابن الحسين أنت الذي يقول إن يونس بن متى إنما لقي ما لقي لأنه عرضت عليه ولاية جدي فتوقف عندها؟ قال: بلى ثكلتك أمك. قال: فأرني آية ذلك إن كنت من الصادقين. فأمر بشد عينيه بعصابة وعيني بعصابة ثم أمر بعد ساعة بفتح أعيننا فإذا نحن على شاطئ البحر تضرب أمواجه فقال ابن عمر: يا سيدي دمي في رقبتك، الله الله في نفسي فقال هيه وأريه إن كنت من الصادقين ثم قال: يا أيها الحوت، قال فأطلع الحوت رأسه من البحر مثل الجبل العظيم وهو يقول: لبيك لبيك يا ولي الله. فقال: من أنت؟ قال: أنا حوت يونس يا سيدي. قال: أنبئنا بالخبر. قال: يا سيدي إن الله تعالى لم يبعث نبياً من آدم إلى أن صار جدك أبئننا بالخبر. قال: يا سيدي إن الله تعالى لم يبعث نبياً من آدم إلى أن صار جدك محمد إلا وقد عرض عليه ولايتكم أهل البيت، فمن قبلها من الأنبياء سلم وتخلص ومن توقف عنها وتمنع من حملها لقي ما لقي آدم سلام الله عليه من النار وما لقي فوح سلام الله عليه من النار وما لقي إبراهيم سلام الله عليه من النار وما لقي فوح سلام الله عليه من النار وما لقي الموح سلام الله عليه من النار وما لقي في الموح سلام الله عليه من النار وما لقي في المنار وما لقي المنار سلام الله عليه من النار وما لقي في المنار وما لقي في المنار وما لقي في المنار وما لقي في النار وما لقي في المنار وما لقي المنار وما لقي في المنار وما لقي المنار و



# "أفضل" في إذن الزيارة

وفي باب منفصل، وبمناسبة ولادة الإمام الرؤوف، السلطان عليّ بن موسى الرضا على نشير إلى أحد المعاني اللطيفة الواردة في إذن الدخول الخاصّ بزيارة الإمام الرضا على حيث نقول: "فإئذن لي بالدخول أفضل ما أذنتَ لأحد من أوليائك". فما معنى كلمة "أفضل"؟ كلمة "أفضل" هي الصفة التفضيلية من "فاضل"، وفاضل الطعام هو ما يتبقى من الأطعمة بعد الأكل، وهو الذي يُجمع، عادةً، للاستهلاك في وقتٍ لاحق. أما الأفضل فهو فتات الطعام الذي ما عاد قابلاً للأكل.



= يوسف سلام الله عليه من الجب، وما لقي أيوب سلام الله عليه من البلاء وما لقي داوود سلام الله عليه من الخطيئة إلى أن بعث الله يونس سلام الله عليه فأوحى الله أن يا يونس تولَّ أمير المؤمنين علياً والأئمة الراشدين سلام الله عليه من صلبه في كلام له (أي جاء في كلام يونس) قال: فكيف أتولى من لم أره ولم أعرفه وذهب مغتاظاً فأوحى الله تعالى إليّ أن إلتقمي يونس ولا توهني له عظماً فمكث في يطني أربعين صباحاً يطوف معي البحار في ظلمات ثلاث ينادي أنه: لا إله إلا أنت سبحانك إني كنت من الظالمين قد قبلت ولاية على بن أبي طالب والأئمة الراشدين من ولده فلما أن آمن بولايتكم أمرني ربي فقذفته على ساحل البحر، فقال زين العابدين سلام الله عليه: إرجع أيها الحوت إلى وكرك. واستوى الماء». بحار الأنوار، العلامة المجلسي ج ١٨ ص ١٦٢ باب ١ (المبعث وإظهار الدعوة).



# ركن الإسلام الأهم

قال سيّدنا ومولانا وإمامنا جعفر بن محمّد الصادق ﴿ بُنِيَ الإسلام على خمس: على الصوم والصلاة والحج والجهاد والولاية وما نودي بشيء مثلما نودي بالولاية . لا شكّ أنّ هذا الحديث معتبر وصحيح وجدير بالاهتمام من حيث السّند والدلالة . وتؤيّد هذا الحديث رواية أخرى منقولة عن الإمام الصادق أيضاً، وتسلّط الضوء على الركن الخامس والأخير وهو «الولاية» . ففي آخر ساعات عمره الشريف، أوصى الإمام الصادق بوصية خصّ فيها الولاية بالذكر.

# الوصيّة أساس

وتعتبر الوصية من القضايا الأساسية التي أوصى بها الإسلام، فقد أشارت إليها إحدى الآيات القرآنية التي تقول: ﴿ كُتِبَ عَلَيْكُمُ إِذَا حَضَرَ أَحَدَكُمُ ٱلْمَوْتُ إِن تَرَكَ خَيْرًا ٱلْوَصِيَّةُ لِلْوَالِدَيْنِ

وَٱلْأَقْرَبِينَ ﴾ (١). وتشمل الأحكام الأربعة مسألة الوصية، إذ هناك مسائل يتوجب تضمينها بالوصيّة في حين يُحرّم تضمين مسائل أخرى ويُستحبُّ أو يُكره تضمين مسائل غيرها. فيجب، على سبيل المثال، الإيصاء بقضاء الديون لأصحابها وإيتاء الناس حقوقها على كل من في رقبته دين وحقوق للآخرين. غير أنه يُحرّم على الإنسان أن يوصي بتحويل بيته إلى مكان لبيع المُسكرات بعد وفاته مثلاً. وهكذا بالنسبة للوصية المستحبة والمكروهة، حيث يوصى، في الأولى، بإنفاق الأموال على الأمور المستحبّة، وفي الثانية بإنفاقها على الأمور المكروهة. ويقول رسول الله ﷺ: «من مات بلا وصيّة، مات نصرانياً أو يهودياً»(٢) أي أنه يخرج من الإسلام. ويُستدلّ من ذلك على أنّ الوصيّة هي من الشؤون المعتبرة في الدين الإسلامي، ويُستحبّ للمسلم أن يضع وصيّته تحت رأسه عند النوم دائماً (٣). غير أنّ هناك الكثير من المسائل الأساسية والمهمّة في الإسلام، يغفل عنها المسلمون ولا يعيرونها أيّ اهتمام، وتُعدّ الوصيّة واحدة منها. ولا يقولنّ أحدٌ بأنه لا يمتلك شيئاً ليوصى به، فالوصيّة ضرورية.

<sup>(</sup>١) سورة البقرة، آية ١٨٠.

 <sup>(</sup>٢) عن رسول الله ﷺ: من مات بغير وصية مات ميتة جاهليّة. النهاية، الشيخ الطوسي، ص٢٠٤.

 <sup>(</sup>٣) عن رسول الله بين : ما ينبغي لامرئ مسلم أن يبيت ليلة إلا ووصيته تحت رأسه.
 ميزان الحكمة، الريشهري.

# الخُمس صِلة الوصل مع الوليّ

يقول الله تعالى: ﴿وَجَهِدُواْ بِأَمْوَلِكُمْ ﴾ (١). ومن هنا، نجد أن مسألة الخُمس ضرورية جداً إلى حد أنه يُستفاد من أقوال الإمام الرضا على أنّ الخُمس هو رمز التشيّع. فالخُمس هو الفارق بين الشيعي وغيره منذ أن كان غير الشيعة لا يعترفون بالخُمس بل بالزكاة. وبالتالي، فإنّ الخُمس خاصّ بالشيعة، وهو يُدفع في سهم منه إلى إمام الزمان الوليّ المطلق على ولا بدّ من الإشارة إلى أنّ لا علاقة لهذه المسألة بالمال، لأنّ المال لا قيمة له أصلاً. فالهدف من الخُمس هو الحفاظ على حبل الإرتباط بالوليّ وعدم قطعه. وكذلك هو الحال بالنسبة للصيام والصلاة، إذ إن الله ليس بحاجة إلى صلاتنا وصيامنا، وإنّما وُجدت هذه العبادات لتأمين صلة الوصل بيننا وبينه.

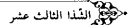
#### حضور الموت

إذاً، تعدّ الوصية من المسائل الأساسية التي يترتب عليها الكثير من الآثار. فكتابة الوصية والنظر إليها في كل ليلة يوجِبان الزيادة في العمر، على سبيل المثال. ولكنّ البعض يخاف من الموت، في تجنّب كتابة الوصية، حتى أنّ هناك من لا يذكر اسم الموت خشية أن يموت مبكراً. وفي الواقع، لا يُردّ ذلك إلا إلى ضعف الاعتقاد لدى هؤلاء الناس.

<sup>(</sup>١) سورة التوية، آية ٤١.

﴿ كُتِبَ عَلَيْكُمْ إِذَا حَضَرَ أَحَدَكُمُ ٱلْمَوْتُ إِن تَرَكَ خَيْرًا ٱلْوَصِينَةُ لِلْوَالِدَيْنِ وَٱلْأَقْرَبِينَ ﴾، تشتمل هذه الآية على الكثير من الكلام. فما معنى «إذا حضر أحدكم الموت»؟ علماً أنهم على قد حثّوا على كتابة الوصيّة قبل الموت وحضور آثاره، إذ تصبح الوصيّة واجبةً على الإنسان منذ بلوغه سنّ التكليف، مِثلها مِثل بقيّة التكاليف الشرعيّة كالصّلاة والصوم. فماذا تعني عبارة «إذا حضر أحدكم الموت» في هذه الحالة؟ كان بُرير بن حصين الهمداني وحبيب بن مظاهر الأسدي صديقين منذ زمن بعيد قبل يوم عاشوراء. ومن المؤكد أنهما كانا قد كتبا وصيّتهما في وقتٍ سابق، نظراً لكونهما من المؤمنين الخلُّص ومن الشخصيات البارزة في يوم عاشوراء. ولكن، في لحظات بُرير الأخيرة قبيل أن يُسلِم الروح، وقف حبيبٌ فوق رأسه وقال له: لولا أعلم أنّي في الأثر لأحببتُ أن توصيني بجميع ما أهمّك ـ نبيّن معنى عبارة «إذا حضر أحدكم الموت»، بما يرتبط بالتركيب العاشورائي \_ عندها، أشار بُريرٌ بإصبعه إلى خيمة الإمام الحسين على وقال: أوصيك(١) بهذا الرجل، فاعتن به. وبالتالي، إذا حضر أحدكم الموت وفي آخر لحظات حياتكم، أوْصوا أفراد أسرتكم وأقرباءكم بأن لا ينسوا الإمام الحسين على ، كما فعل حبيبٌ وبُرير، العاشقان لسيّد

<sup>(</sup>١) قال النبي الله ﷺ: القنوا موتاكم لا إله إلا الله فإن من كان آخر كلامه لا إله إلا الله دخل الجنة....، بحار الأنوار ج٧٨ ص٧٤١.



الشهداء ﷺ، إذ تُفسِّرُ كربلاء مسألةَ الوصيّة في اللحظات الأخيرة من الحياة، من خلال قضية بُرير وحبيب (١).

#### الوصية خلاصة الحياة

إنَّ الوصية هي خلاصة حياة الإنسان. وقد أوصى رسول الله بتولّي عليّ صلى الله عليهما والهما وسلم من بعده، ما يعني أنّ خلاصة رسول الله عليهما تصبّ في وجود أمير المؤمنين على. وقد أمر على أخر لحظات عمره الشريف، بإحضار قلم ودواة حتى يكتب وصيّته، غير أنّ ذلك الملعون، بكلّ اللعائن الإلهية، تفوّه بكلمة نابية بحق رسول الله على لجرؤ أحدٌ في العالم على التفوّه بها حتى يومنا هذا، فقال: "إنّ الرجل ليهجر"(٢)، في حين

<sup>(</sup>٢) روى مسلم وأحمد بإسنادهما والطبري في تاريخه عن الثاني أنّه قال: «إنَّ رسول الله يهجر»، صحيح مسلم ج٥ ص٧٦، مسند أحمد بن حنبل ج١ ص٣٥٥، تاريخ الطبري ج٢ ص٣٤٦، الغيبة ص٨٤، مناقب آل أبي طالب ج١ ص٢٠٦ بحار الأنوار ج٢٢ ص٤٢٦، ٤٩٨، غاية المرام ج٦ ص٩٩، الأربعين في إمامة الأثقة الطاهرين ص٣٤٥.

#### نؤل الشفاعة بالموت

وبالعودة إلى وصية الإمام الصادق ﴿ فقد أمر في آخر لحظات عمره الشريف باجتماع أفراد أسرته وأقاربه وخاصة أصحابه ثم بدأ يعلمهم لأنّ تلك اللحظات، كما ذكرنا، تكشف عن وجود الإنسان وخلاصته. فقال ﴿ والله، لن تنال شفاعتنا (والشفاعة شأن من شؤون الولاية) مستخفاً بالصلاة (قد رأيتُ في الروايات عبارةً أخرى تدخل في سياق بحثنا: "والله لا

<sup>(</sup>١) سورة النجم، آية ٣ و٤.

<sup>(</sup>٢) قال جابر بن عبدالله الأنصاري بإسناده: سمعت رسول الله ﷺ يقول لعلي بن أبي طالب ﷺ قبل موته بثلاث: سلام الله عليك أبا الريحانتين، أوصيك بريحانتي من الدنيا فعن قليل ينهد ركناك، والله خليفتي عليك، فلما قبض رسول الله ﷺ قال علي ﷺ: هذا أحد ركني الذي قال لي رسول ﷺ، فلما ماتت فاطمة ﷺ قال علي ﷺ: هذا الركن الثاني الذي قال لي رسول الله ﷺ. بحار الأنوار ج٤٣، ص ٢٦٢.

<sup>(</sup>٣) يقول أبو بصير: دخلت على حميدة أعزّيها بأبي عبدالله ﷺ فبكت ثم قالت: يا أبا محمد لو شهدته حين حضره الموت وقد قبض إحدى عينيه ثم قال: ادعوا لي قرابتي ومن لطف لي، فلما اجتمعوا حوله قال ﷺ: ﴿إِنْ شَفَاعِتنَا لَنْ تَنَالَ مُسْتَخَفّاً بِالصَلاّةِ»، بحار الأنوار، ج٨٢، ص٣٣٥.

تنالُ ولايتنا (كلها وليس الشفاعة فحسب) مستخفاً بالصلاة،(١٠). ومن بين المعانى اللغوية لكلمة «الولاية» أن يتبع شيءٌ شيئاً من دون أن يفصل بينهما أيّ فاصل، ما يعني أنّها ارتباط واتصال بين شيئين من دون واسطة. وتُشتق كلمة «ولاية» من كلمة «وَلي» و «يلي»، فَوَلَى إليه تعنى دنا منه. كما ينطبق المعنى نفسه على كلمة «الشفاعة»، حيث يرد في دعاء التوسّل: «يا وجيهاً عند الله إشفع لنا عند الله؛ أي لا تفصل بيني وبينك أبداً عند الله. ومن المعلوم أنَّ الشفاعة تأتي بعد الموت، غير أنَّ الموت المقصود هنا ليس الموت التقليدي المُتَدَاوَل معناه في العموم فحسب. بل إنَّه الموت الذي يتخلُّص الإنسان بموجبه من كلِّ العوارض والرغبات الفارغة التي تُفقِد وجودَه الأهمية والاعتبار فيكفّ عن الطلب والغضب والادّخار والاكتناز لنفسه (٢). وهذا الموت هو أفضل موهبة يمكن لله أن يمنحها لمخلوق، إذ لا تُنال شفاعة أهل البيت ﷺ، بحسب قول الإمام الصادق على الاعندما تموت الإنيّة الوجودية و«الأنا» الموجودة فينا، لأن هذه الإنيّة هي التي تحول بين الإنسان ووصوله إلى الشفاعة. وخلاصة القول أنَّ الشفاعة لا تأتي إلَّا بعد

<sup>(</sup>۱) من وصية الإمام الصادق ﴿ لابن جندب: ﴿ يَا ابن جندب، بِلغ معاشر شيعتنا وقل لهم: لا تَذْهَبَنَ بِكُم المَذَاهَبِ فُوالله لا تنال ولايتنا إلا بالورع والاجتهاد في الدنيا ومواساة الإخوان في الله، وليس من شيعتنا من يظلم الناس. يا ابن جندب، إنما شيعتنا يعرفون بخصال شتى: بالسخاء والبذل للإخوان، وبأن يصلوا الخمسين ليلاً ونهاراً، شيعتنا لا يهرون هرير الكلب... تحف العقول، ص٣٠١\_٣٠٠.

<sup>(</sup>٢) الموت الإرادي.



### الشفاعة وأصحاب الحسين عج

وهناك فئة وحيدة فحسب، لا يلزمها هذا النوع من الموت لتنال الشفاعة. وهي فئة أصحاب الحسين عنه الذين استشهدوا معه في كربلاء، ﴿وَلاَ تَحْسَبَنَّ اللَّينَ قُتِلُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ أَمُوتًا﴾ (٢). فيلا يحتاج الأصحاب إلى الموت، لأنهم أنفسهم صانعوه. وبالنسبة لهم، لا مفهوم للموت، إذ عندهم ما هو أفضل منه؛ وهو الحياة. ﴿بَلَ أَحْيَاءٌ عِندَ رَبِهِم يُرُدُقُونَ﴾، فربتهم (٣) هو الحسين عنه وهم معه. وبالتالي، لا يحتاج أولئك الأصحاب إلى مقدّمة الشفاعة التي يحتاجها جميع المؤمنين، وهي الموت.

إن «الشهيد لا يُغسَّل ولا يُكفَّن بل يُدفن بثيابه»، فهذه الآداب تُرفع عند الشهادة، وذلك على الرغم من أهميّة الغسل والوضوء

 <sup>(</sup>۱) مستدرك سفينة البحار، الشيخ علي النمازي، ج٨ ص ٦٣٠، بحار الأنوار، ج٨
 ص ٣٢٩.

<sup>(</sup>۲) سورة آل عمران، آية ١٦٩.

<sup>(</sup>٣) يجوز إطلاق لفظ الرب على غير الله من غير استقلال كأن يقال مثلاً ربّ البيت أو ربّ العمل كما في الآية الكريمة: ﴿ وَقَالَ لِللَّذِى ظَنَّ أَنَّهُ نَاجٍ مِنْهُمَا أَذْكُرْنِ عِندَ رَيِّك ﴾، سورة يوسف، آية ٤٢. فالرّب يعني السيّد والمولى وقد قال الشيخ العارف الكامل القاضي سعيد الشريف القمي في «البوارق الملكوتية» ص٧٠٣: «... قال الله تعالى: ﴿ يُدَيِّرُ ٱلْأَمْرَ يُفْصِلُ ٱلْآيَتِ لَفَلَكُمْ بِلِقَاقِ رَبِّكُمْ تُوتِنُونَ ﴾ (سورة الرعد، آية ٢)، أي ربكم الذي هو الإمام، فانظر ما أحكم كلام الله وأتقن صنع الله».

اللذين يقربان الإنسان من الولاية، حيث يعتبر الماء تنزلاً لها. وتجدر الإشارة إلى أنّ الغسل والوضوء والطهارة الواجبة في كل عبادة، بالإضافة إلى كيفية غسل اليدين والوجه ومسح الرأس والقدمين بالماء، كلها مسائل تنطوي على رموز تخص ولاية أمير المؤمنين على ﴿ وَجَعَلْنَا مِنَ الْمَاءِ كُلَّ شَيْءٍ حَيِّ أَفَلا يُؤْمِنُونَ ﴾ (١) ﴿ بَلَ المومنين عَنْ رَبِّهِم يُرْدَقُونَ ﴾ ، يمكن الربط بين هاتين الآيتين. فالغسل هو استغراق وفناء وذوبان في الماء من الرأس إلى القدم. وعند الموت، يُغسل الإنسان بالماء الذي هو تنزل ولاية أمير المؤمنين عنه ، ثم يوضع في التراب الذي يعتبر المرتبة الثانية المولاية، حيث يُكنّى أمير المؤمنين عنه به أبو تراب». غير أنّ للولاية، حيث يُكنّى أمير المؤمنين في به أبو تراب». غير أنّ الشهيد ليس بحاجة لا للغُسل ولا للكفن. وصحيح أننا نقول إنّ شهداء نينوى، ومعهم الحسين في ، ظلّوا بلا غسل ولا كفن، إلا

<sup>(</sup>۱) سورة الأنبياء، آية ٣٠. على بن محمد بن مخلد الجعفي معنعناً عن ابن عباس في قوله تعالى: ﴿وَهُو الَّذِى خَلَقَ مِنَ الْمَآءِ بَشَرً فَجَعَلَهُ فَسَبًا وَصِهْرُ ﴾ (سورة الفرقان، آية ٥٤) قال: خلق الله نطفة بيضاء مكنونة، فجعلها في صلب آدم، ثم نقلها من صلب آدم إلى صلب صلب شيث، ومن صلب أنوش، ومن صلب أنوش إلى صلب قينان، حتى توارثتها كرام الاصلاب ومطهرات الارحام، حتى جعلها الله في صلب عبدالمطلب، ثم قسمها نصفين: فألقى نصفها إلى صلب عبدالله ونصفها إلى صلب أبي طالب، وهي سلالة، فولد من عبدالله محمد في ومن أبي طالب على فلا فذلك قول الله تعالى: ﴿وَهُو اللّذِى خَلَقَ مِنَ الْمَاّءِ بَشَرٌ فَجَعَلُهُ نُسَبًا وَصِهْرًا ﴾ زوج فاطمة بنت فذلك قول الله تعالى: ﴿وَهُو اللّذِى حَلَق مِنَ الْمَاءِ بَشَا والحسين وفاطمة نسب، وعلي الصهر. بحار الأنوار ج٥٣ ص٣٦٠، عن تفسير فرات ص٢٩٢، غاية المرام ج٤ ص٢٩١، تأويل الآيات ج١ ص٣٧٧.

أنّهم لا يحتاجون إليهما، وذلك وفقاً للأحكام الشرعية والفقهية أيضاً. إلا أنّ كربلاء هي التي أعطت الاعتبار والحيثية لهذا المعنى، وليس الحكم الشرعيّ والفقهيّ.

# الورع والاجتهاد شرطا الؤلاية

يقول الإمام الباقر على: "إنّ ولايتنا لا تُنال إلّا بورع واجتهاد" . وفي الحقيقة، يمتلك القلب قدرة كبيرة على الجدّ والعمل، إذ إنه عضو مخلوق بوضع جينيّ خاص يؤمّن له النشاط والفعالية. فعندما بدأ الحسين على بنهضته، لم يأمر أصحابه بالذهاب وإنهاء المسألة بينما ظلّ هو بالمدينة، بل إنه نزل بنفسه إلى الميدان وحارب وقاتل واستشهد. وانطلاقاً من هذا الواقع، يُضاعف جُهده وجِده وسعيه، كلّ من يودّ أن يزداد قرباً من للحقيقة. فلا يوجد في قاموس شيعة أمير المؤمنين على معنى للكسل والخمول، لأنّ الولاية والتشيّع يوجِبان دوامَ السّعي والجهد. والحال نفسه مع المعرفة والعرفان، حيث ينبغي الاجتهاد لتحصلهما.

# المفاهيم الخاطئة

وبالعودة إلى وصيّة الإمام الصادق على وحديثه الذي أوضح فيه بأن وَلاية أو شفاعة أهل البيت على ـ والتوحّد معهم والإرتباط

<sup>(</sup>۱) عن الإمام الصادق ﷺ: ٥... واعلموا أن ولايتنا لا تنال إلا بالورع والاجتهاد...٥، بحار الأنوار ج٦٥، ص٦٥ ح١١٨.

بهم ـ لا تنال مستخِفاً بالصلاة، نجد أن البعض يفسر الشفاعة على أنها التوسط لغفران الذنوب والمعاصي في يوم القيامة. غير أنّ هذا المعنى خاطئ ولم يقل به أيِّ من كبراء أهل الدين. وتبعاً لما ذكرناه سابقاً، فإنّ الشفاعة هي توحّد الفرد مع تلك الحقيقة النورانية المطلقة، «يا وجيهاً عند الله إشفع لنا عند الله».

وفي سياق التفسيرات الخاطئة، يمكن التطرّق إلى حديث: «حبّ عليّ حسنة لا تضرّ معها سيّئة» (١) ، حيث يشتقّ فعل «تضرّ» من كلمة «ضرر». من كلمة «ضرر». وبالتالي، لا يعني هذا الحديث أنّ صاحب السيئة (٢) لا يلحق به الضرر بفعل ذنبه، بل يعني أنّ حبّ عليّ هو حسنة لا تأتي معها سيّئة، فالسيّئة هي ضرّة الحسنة ولا يمكن لهما العيش سوياً. وهكذا، فإنّ محبّة أمير المؤمنين هي أسمى ممّا تفسّرونه، إذ تحول هذه المحبّة دون صدور السيّئة من قبل مَن تشرّف بولاية أمير المؤمنين هي أسمى ممّا تفسّرونه، إذ المؤمنين هي المؤ

 <sup>(</sup>۱) قال ﷺ: «حبّ علي حسنة لا تضر معها سيئة وبغضه سيئة لا تنفع معها حسنة».
 بحار الأنوار ج٣٩ ص ٢٤٨ ب ٨٧ ح ٨.

<sup>(</sup>٢) من كلام لأمير المؤمنين ﷺ: «... الحسنة معرفة الولاية وحبنا أهل البيت، والسيئة إنكار الولاية وبغضنا أهل البيت...»، الكافي: ج١، ص١٨٥، ح١٤ ومن كلام للإمام أبي جعفر ﷺ: «... قال: الحسنة ولاية علي، والسيئة عداوته وبغضه»، كنز الفوائد ص٢١١ و٢١٢، ومن حديث لأبي جعفر الباقر ﷺ: «... فما رأيت من أخيك من شر لفظ أو زنا، أو شيء مما ذكرت من شرب مسكر أو غيره، فليس من جوهريته ولا من إيمانه، إنما هو بمسحة الناصب اجترح هذه السيئات التي ذكرت...»، بحار الأنوار ج٥ ص٧٤٧.



#### المستخف بالصلاة مستخف بالوَلاية

"وما نودي بشيء مثلما نودي بالوَلاية". فلا يكون إنسانٌ من أهل الوَلاية أهل الوَلاية مُستخفاً بصلاته، ولا يكون إنسانٌ من أهل الوَلاية وهو جاهلٌ بماهيّة تلك الصلاة ومفهومها. فقد قال أمير المؤمنين ﴿ نانا صلاة المؤمن (١) ، كما قيل: «نحن الصّلاة وشيعتنا المصلون (١) . والنتيجة أنّ من يستخفّ بالصلاة، يستخفّ بالوليّ، فالصّلاة هي الوجود المقدس لأمير المؤمنين ﴿ وباقي الأثمة وصولاً إلى صاحب الزمان ﴿ يُنِي وفي هذه الحالة، لا يمكن للوَلاية أن تصل إلى ذلك الإنسان. وتنقسم أركان الصلاة بين ركوع وسجود وقراءة، فيعد كلُّ ركن وذكر ومقدمة من أركانها وأذكارها ومقدماتها شأناً من شؤون الولاية، في حين أن الوليّ المطلق هو الصلاة بأكملها. «أنتم صلاتي وصومي، أنتم فروضي

<sup>(</sup>۱) فضائل ابن شاذان، ص۸۳.

<sup>(</sup>٢) روى الشيخ أبوجعفر الطوسي رحمه الله باسناده إلى الفضل بن شاذان عن داود بن كثير قال: «قلت لأبي عبدالله على أنتم الصلاة في كتاب الله عزوجل وأنتم الزكاة وأنتم الحج؟ فقال: يا داود، نحن الصلاة في كتاب الله عزوجل، ونحن الزكاة ونحن الصيام ونحن الحجر...، بحار الأنوار ج٢٤، ص٣٠٣. وعن الإمام الصادق على الكان علي بن الحسين قاعداً في بيته إذ قرع قوم عليهم الباب فقال: يا جارية انظري من بالباب؟... إلى أن قال: إنما شيعتنا يعرفون بعبادتهم وشعثهم، قد قرحت العبادة منهم الاناف، ودثرت الجباه والمساجد خمص البطون، ذبل الشفاه، قد هيجت العبادة وجوههم، وأخلق سهر الليالي وقطع الهواجر جثنهم، المسبحون إذا سكت الناس، والمصلون إذا نام الناس...»، بحار الأنوار، ج٦٥، ص١٦٩.

ونفلي (١٠). فلا تستخفوا بالصلاة، كما أوصاكم إمامكم الصادق على الصادق الله المسلم المس

وأقول: يدخل في إطار الاستخفاف بالصلاة كل كلام هزلي ومثير للضحك قد يتلفظ به البعض في ما يتعلق بعاشوراء ومجالس العزاء وباقي الشؤون التي ترتبط بأهل البيت هذا حتى ولو كان صادراً عن المقرين والمعترفين وغير المنكرين والباكين على الإمام الحسين هذا. ولذلك، أنظروا إلى كل شيء يربطكم بشؤون الولاية نظرة احترام (٢).



<sup>(</sup>١) «أنتم فروضي ونفلي، أنتم حديثي وشغلي، يا قبلتي في صلاتي»، شعر لابن فارض.

<sup>(</sup>٢) ﴿ وَتَعْسَبُونَهُمْ هَيِّنَا وَهُوَ عِندَ ٱللَّهِ عَظِيمٌ ﴾ سورة النور، آية ١٥.



#### هنالك الوَلاية لله

قال سيّدنا ومولانا جعفر بن محمد الصادق على البين الإسلام على خمس: على الصوم والصلاة والحج والزكاة والولاية وما نودي بشيء مثلما نودي بالولاية». شرحنا سابقاً الفرق بين الولاية والوَلاية. ويقول الله تعالى في مُحكم كتابه العزيز: ﴿هُنَالِكَ ٱلوَكِيَةُ لِلهِ الْوَلاية الْوَلاية إلى الله تعالى وحده وهو الذي المؤوّئ (١)، وبالتالي، ترجع الوَلاية إلى الله تعالى وحده وهو الذي يمنحها لمن يشاء برحمته. وحتى الآن، لم تُمنح تلك الوَلاية لأحدِ عدا المعصومين الأربعة عشر على أما الولاية، فيمكن إعطاؤها إلى الخلق من قبل الخلق، فهي خاضعة للتشخيصات إعطاؤها إلى الخلق من قبل الخلق، فهي خاضعة للتشخيصات والمقاييس البشرية، رغم أنّ بدأها من الله تعالى وعودَها إليه في النهاية.

<sup>(</sup>١) سورة الكهف، آية ٤٤.

### الوجود خاضع لسيطرة الولتي

ويقع كل الخلق والوجود، بما يشتمل عليه من أطوار وأدوار، تحت السيطرة التامّة للوّلاية، فلا يخرج أيّ موجود عن مداها. أمّا الولاية، فلا يتعدّى نطاقَ سيطرتِها مجموعاتٌ من الأفراد. وترتبط الولاية ببواطن الناس، فبحسب ما تكون بواطنهم ونواياهم، يبعث لهم الله وليّ أمرِ يستلم زمام أمورهم، من حكم وسلطة وأحكام شرعية. فإذا كان الناس من أصحاب البواطن الَّخيّرة، يختار اللهّ لهم وليّ أمرِ صالحاً. أما إذا كانوا من أصحاب البواطن الفاسدة ومن أهل التهمة والغيبة وممّن يفتقرون إلى الفهم والذوق والإنصاف والمروءة، فلن يختار لهم الله إلا وليّ أمرٍ من نفس سنخيتهم. وقد قال أمير المؤمنين على «إن كنتم خياراً، فأولياؤكم خياراً وإن كنتم شراراً فأولياؤكم شراراً (١)، ما يعني أنّ الله يرى بواطنكم، فيختار لكم أولياء بحَسَبها. وحتى هنا، لا يخرج الأمر عن يد الوّلي، من الوّلاية، فهو صاحب السّيطرة وبواسطته تتمّ كل الأمور. وبعد رسول الله ﷺ، قضت قابليّة الناس بأن يُعيِّن الأوّل وليّاً عليهم، وكذلك عند تعيين الثاني والثالث. فلم يجر هذا الأمر في الخلق إلا على يد الوليّ المطلق أمير المؤمنين ﷺ، إذ كان صاحب الوَلاية في زمان الأول والثاني والثالث، وفي كل زمان سابق ولاحق. فالوَلاية كليّةٌ ومطلقةٌ

 <sup>(</sup>۱) اكما تكونوا يُولَى عليكم ، المتقي الهندي، كنز العمال ج٦ ص٨٩، (في لواحق الإمارة والخلافة)، ح ١٤٩٧٢.

وجارية في الخلق، تكويناً وتشريعاً، بحيث تخضع كل الموجودات لسيطرتها، فلا تنمو النباتات ولا تثمر الأشجار إلّا بإذن الوليّ المطلق ولا تمطر الغيوم إلا بمشيئته (١)، كما لا تحمِل أنثى ولا تلد إلّا بإذنه، سواء كانت من الإنس أو الجنّ أو الحيوانات، ولا تنعقد نطفة أي موجود في العالم إلّا بتدخل الوليّ المطلق ليَأذَن بانعقادها، وهذه هي الوَلاية التكوينية.

# كما تكونوا، يُولَّى عليكم

وفي المقابل، تنحصر الولاية بالأحكام والأوامر وتأمين نظام الخلق في الظاهر. ولا يأتي هذا الوليّ إلّا بتعيين الوليّ المطلق، فهو الذي يقول: إذا كنتم، أخياراً أرسل لكم ولياً خيّراً وإذا كنتم أشراراً أرسل لكم وليّاً مثلكم. وإذا كنا نود أن نفهم الولاية وندركها ونكون من أهل معرفتها حقاً، ينبغي أن لا نخلط بين هذين البحثين.

### الوَلاية أزليّة أبديّة

ويأتي الوليّ، المشتق من الوِلاية، بالشورى، فيتشاور الناس ويعيّنونه. ولكن ليس على غرار تلك الشورى التي حصلت بعد رسول الله على وأتت بالأول، فهي لم تكن سوى عملية تزوير.

 <sup>(</sup>۱) ...بكم تنبت الأرض أشجارها وبكم تخرج الأشجار أثمارها وبكم تنزل السماء قطرها ورزقها وبكم يكشف الله الكرب وبكم ينزل الله الغيث... بحار الأنوار، ج ۹۸ ص۱۵۳.

وقد أوصى الأول بالثاني بعد ذلك، وكأنّ الأحكام وُضعت ليختاروا منها ما يشاؤون كيفما يشاؤون، تارة الشوري وأخرى الوصيّة. لقد تآمروا على أمير المؤمنين عَبِّهُ وقام ستة رجال بحبسه في غرفة، فهل يعني ذلك أن أمير المؤمنين ﷺ لم يعد ولياً؟ وهل يعني أنه لم يكن ولياً في زمن الأول والثاني والثالث؟ بل إنه الولتي المطلق من قبل أن يُخلق الزمان أصلاً (١). وفي حديث الكساء النورانيّ، نقرأ أنْ لم يكن هناك لا شمس ولا قمر ولا ماء ولا هواء ولا إنسان ولا ملك ولا نبيّ في حين كان عليّ ﷺ والأنوار الخمسة موجودين. وقد ورد في حديث عنهم ﷺ: «كنّا في كينونته مع التكوين"(٢)، ما يعني أنهم كانوا أولياء آنذاك، في حين لم يكن المُوَلِّي عليه موجوداً بعد. وفي كلام يدخل في بحث التوحيد، يقول أمير المؤمنين على: «كان خالقاً ولم يكن مخلوق وكان عالماً ولم يكن معلوم»(٣)، أي كان الحقُّ خالقاً، ولم يكن

 <sup>(</sup>١) ورد عن الإمام علي ﷺ: كنت وصياً وآدم بين الماء والطين. عوالي اللئالي، ج٤ ص١٢٤.

<sup>(</sup>٢) من كلام الإمام الصادق على مع المفضل بن عمر: المنه تنفس أمير المؤمنين على صعداً وقال: الحمدلله مدهر الدهور، وقاضي الأمور، ومالك يوم النشور الذي كنا بكينونيته قبل الحلول في التمكين، وقبل مواقع صفات التمكين في التكوين كائنين غير مكونين، ناسبين غير متناسبين، أزليين لا موجودين ولا محدودين...، الهداية الكبرى، صحيفة الأبرار ج٢ ص٥١٨.

 <sup>(</sup>٣) عن أبي بصير قال: سمعت أبا عبدالله على يقول: قلم يزل الله عزّ وجل ربنا والعلم ذاته ولا معلوم، والسمع ذاته ولا مسموع، والبصر ذاته ولا مبصر، والقدرة ذاته ولا مقدور، قلما أحدث الأشياء وكان المعلوم وقع العلم منه على المعلوم والسمع=

المخلوقُ موجوداً. أما الإنسان، فيظنّ أنه ينبغي لمفهوم الخالقية أن يتلازم مع المخلوق ليكون صحيحاً، وكذلك بالنسبة للعالِم والمعلوم، ولكنّ الواقع ليس كذلك. فقد كان أمير المؤمنين وليّاً ولم يكن المُولِّى عليه موجوداً، وحين نقول أمير المؤمنين نعني بذلك كلّ المعصومين الأربعة عشر على على ماذا وعلى من كان وليّاً؟ وفي أيّ زمان؟ تصحّ هذه الأسئلة عندما يتعلق الأمر بالوليّ الناتج عن الولاية، لا عندما ترتبط المسألة بأمير المؤمنين على المؤمنين على المؤمنين الله المؤمنين الله المؤمنين الله المؤمنين المؤمنين الله المؤمنين المؤمنين الله المؤمنين المؤمنين الله المؤمنين المؤمني

# وَلاية عليّ ﷺ أصل الدين والحصن الحصين

وهناك من يقول بأن عبارة «أشهد أنّ علياً وليّ الله» ليست جزءاً من الآذان. فهو لا يعدو كونه جاهلاً لا يعرف الله ولا يحظى بأيّ بصيص نور. فأصل كل الوجود من «أشهد أنّ عليّاً ولي الله». وقد وجّه رجلٌ سؤالاً إلى أحد العلماء فقال: هل تعدّ عبارة «أشهد أنّ علياً ولي الله» جزءاً من الآذان والإقامة في الصلاة؟ فأجابه العالم: لا بل إنّ الصلاة هي جزء من «أشهد أنّ علياً ولي الله». فدا أسهد أنّ علياً ولي الله» فدا أسهد أنّ علياً ولي الله» فدا الموجود هو ممثل الحق في الخلق والإيمان، وهي تعني أن هذا الموجود هو ممثل الحق في الخلق

<sup>=</sup>على المسموع، والبصر على المبصر، والقدرة على المقدور، قال: قلت: فلم يزل الله متحركاً؟ قال: فقال: تعالى الله [عن ذلك]، إن الحركة صفة محدثة بالفعل، قال: قلت: فلم يزل الله متكلماً؟ قال: إن الكلام صفة محدثة ليست بأزلية، كان الله عز وجل ولا متكلم. ١ الأصول من الكافي ج1 ص١٠٧ ح1.

في كل الشؤون الظاهرية والباطنية. فقد قال أمير المؤمنين ﴿ الله الله والآخر والظاهر والباطن وأنا بكل شيء عليم، أنا أميت وأحيي (١٠). وهذا هو الولي المطلق، ﴿ هُنَالِكَ ٱلْوَلَيْهُ لِلَّهِ ﴾.

ويورد كتاب «الأمالي» للشيخ الصدوق ذلك الحديث القدسي المبارك مع سلسلة أسناده التي تصل إلى الذات الربوبية، فيقول:

<sup>(</sup>١) روي أن أميرالمؤمنين عِشْ كان قاعداً في المسجد وعنده جماعة من أصحابه، فقالوا له: حدثنا يا أميرالمؤمنين، فقال لهم: ويحكم إنَّ كلامي صعب مستصعب لا يعقله إلا العالمون، قالوا: لا بدِّ من أن تحدثنا، قال: قوموا بنا فدخل الدار فقال: أنا الذي علوت فقهرت، أنا الذي احيى واميت، أنا الاول والآخر والظاهر والباطن، فغضبوا وقالوا: كفرا وقاموا، فقال على ﷺ للباب: يا باب استمسك عليهم، فاستمسك عليهم الباب، فقال: ألم أقل لكم: إن كلامي صعب مستصعب لا يعقله إلا العالمون؟ تعالوا أفسر لكم، أما قولي: أنا الذي علوت فقهرت فأنا الذي علوتكم بهذا السيف فقهرتكم حتى آمنتم بالله ورسوله، وأما قولي: أنا أحيي وأميت فأنا أحيي السنة وأميت البدعة، وأما قولي: أنا الأول فأنا أول من آمن بالله وأسلم وأما قولي: أنا الآخر فأنا آخر من ستجي على النبي ﷺ ثوبه ودفنه، وأما قولي: أنا الظاهر والباطن فأنا عندي علم الظاهر والباطن، قالوا: فَرَّجْتَ عَنَّا فَرَّجُ الله عنك. بحار الأنوار ج٤٢ ص١٨٩. ا... وسئل (أمير المؤمنين ﷺ )كيف أصبحت؟ فقال: أصبحت وأنا الصديق الأول، والفاروق الأعظم، وأنا وصمّ خير البشر، وأنا الأول، وأنا الآخر، وأنا الباطن، وأنا الظاهر، وأنا بكل شيء عليم، وأنا عين الله، وأنا جنب الله، وأنا أمين الله على الموسلين، بنا عبدالله، ونحن خزان الله في أرضه وسمائه، وأنا أحيى وأميت، وأنا حيّ لا أموت. فتعجّب الأعرابي من قوله. فقال ﷺ: أنا الأول أول من آمن برسول الله ﷺ. وأنا الآخر آخر من نظر فيه لما كان في لحده. وأنا الظاهر، فظاهر الإسلام. وأنا الباطن، بطين من العلم. وأنا بكل شيء عليم، فإني عليم بكل شيء أخبر الله به نبيه فأخبرني به...، مناقب آل أبي طالب ج۲ ص۳۸۵.

قال الإمام الرضا عن أبيه موسى بن جعفر الكاظم عن أبيه الإمام جعفر الصادق عن أبيه الإمام محمد الباقر عن أبيه الإمام علي بن الحسين زين العابدين عن أبيه سيّد الشهداء حسين بن علي عن أبيه عن أبيه علي بن أبي طالب عن رسول الله عن جبرائيل عن ميكائيل عن إسرافيل عن اللوح عن القلم أنّه سمع من الذات الربوبية: «وَلاية عليّ بن أبي طالب حصني، فمن دخل حصني أمِن من عذابي»(١).

وترجع كل العذابات التي تنزل على رأس الإنسان إلى عدم وجوده داخل هذا الحصن الحصين. فكل الأذى الذي قد يطالُكَ من أيّ شخص كان، وكل الغمّ الذي قد يصيبك في أيّ مجال كان، مردّه إلى أنك وضعتَ قدمك خارج هذا الحصن ولو بمقدار بسيط. وقد نقل العلماء الكبار، من أمثال ميرداماد وميرفندرسكي والشيخ البهائي، من الذين كانت لهم اليد الطولى في علوم الباطن، أنّ من يكتب هذا الحديث مع سنده \_ الذي يبدأ من الشيخ الصدوق عن القطان حتى آخر السند \_ ويحتفظ به، يأمن من كل خوف وبلاء وقلق وغم وانكسار ومديونية وما إلى ذلك، كما

<sup>(</sup>۱) عن علي بن موسى الرضا، عن موسى بن جعفر، عن جعفر بن محمد، عن محمد بن علي، عن علي بن أبي محمد بن علي، عن علي بن البي طالب على، عن النبي هلى، عن جبرائيل، عن ميكائيل، عن إسرافيل عن اللوح، عن القلم قال: يقول الله عز وجل: ولاية علي بن أبي طالب حصني، فمن دخل حصني أمن من عذابي. جامع الأخبار ص١٥٥، أمالي الصدوق ص١٤٦، عيون اخبار الرضا ج١ ص١٤٦، معاني الأخبار ص٢٧١.

تتحسّن أعماله وتجارته في حال كان قد طرأ عليها أيّ نوع من التدهور والتراجع، كما قيل إنّ المصروع يُشفى إذا ما قُرِأ عليه هذا الحديث مع سنده.

### الإجازة في نقل الروايات

ويعتبر باب الإسناد الروائي مهمًا للغاية، حيث يحتاج الراوي إلى إجازة تخوّله نقل الروايات. فقد حصل الرواة الكبار، أمثال الشيخ عباس القمّي والحاج ميرزا حسين النوري والسيّد ابن طاووس وابن بابويه والكليني والطوسي، على إجازة روائية من المشيخة حتى تمكنوا من كتابة تلك الكتب الروائية. وبالتالي، يلزم الإجازة لنقل الروايات. كما يقال إنَّ الذكر بحاجة إلى إجازة أيضاً، وذلك لأنَّ الأذكار مُستخرجة من الروايات، فلا فائدة منها إنْ لم تكن كذلك. ولكن، لا مشكلة في بعض الأذكار التي نُقلت من فرد إلى فرد ولم تكن محفوظة في الكتب، حيث كانت الروايات تُنقل هكذا قبل أن تظهر الكتب. ومن دون إجازةٍ، لا ينبغى لأحدٍ أن ينقل أية رواية، ولذلك نرى أنَّ ناقل الروايات يستخدم عبارات على غرار: قرأ عليه، قرأ عليّ، وقرأتُ عليه فأجاز لي، وما إلى ذلك. فكلام المعصوم عليه لا يترك أثراً في بعض الأحيان لأن راويه غير حائز على الإجازة. ونجد أنه قد يقرأ اثنان الرواية نفسها على المنبر، فيترك الأوّل أثراً في قلوب الناس ويُبكيهم، بينما لا يترك الثاني أيّ أثر. ومردّ ذلك إلى أنّ الأول يمتلك إجازة روائية يتحدث بموجبها، إلى جانب المدد الحاصل عليه من قبل أهل بيت العصمة والطهارة هذا لله تحضر عناية محمّد وآل محمّد في الحديث واللفظ، لا يترك الكلام أيّ أثر على سامعه. وعندما يصدر الكلام من القلب، يصل إلى القلب ويمكث فيه.

# الشيعيّ مُبتلى

ويعتبر حديث «عليّ بن أبي طالب حصني»، الذي يُنقل مع سنده، من ذخائر الشيعة. فبه وبأمثاله يكبر الشيعيّ، بينما يبقى بلا أساس أو جذور من دون هذه الأحاديث والروايات. فالشيعي مظلوم دائماً، حيث يلقى الأذى من الصديق والعدوّ على حدّ سواء من الصديق حين يكون بلا عقل (١) أو ذوق، ومن العدو عبر عناده وعداوته. وبالتالي، فإنّ شيعة أمير المؤمنين على ومحبّيه هم

<sup>(</sup>۱) الشيخ الصدوق في كمال الدين، حدثنا محمد بن محمد بن عصام الكليني رضي الله عنه قال: حدثنا محمد بن يعقوب الكليني قال: حدثنا القاسم بن العلاء قال: حدثنا السماعيل بن علي القزويني قال: حدثني علي بن إسماعيل، عن عاصم بن حميد الحناط، عن محمد بن قيس، عن ثابت الثمالي قال: قال علي بن الحسين ﷺ: إن دين الله عز وجل لا يصاب بالعقول الناقصة والآراء الباطلة والمقاييس الفاسدة، ولا يصاب إلا بالتسليم، فمن سَلَّم لنا سَلِم، ومن اقتدى بنا هدى، ومن كان يعمل بالقياس والرأي هلك، ومن وجد في نفسه شيئاً مما نقوله أو نقضي به حرجاً كفر بالذي أنزل السبع المثاني والقرآن العظيم وهو لا يعلم. كمال الدين ص٢٤٤، عنه البحار ج٢ ص٣٠٣، مستدرك الوسائل ج١٧ ص٢٦٢، تفسير كنز الدقائق ج٢ ص٢٥، تقسير كنز الدقائق ج٢

عرضة للأذى من قبل جميع الخلق<sup>(١)</sup>. ولكن ليس كل من يتعرض للأذية يكون شيعياً<sup>(٢)</sup>.

ينقل بعض الأصدقاء الذين كانوا يدرّسون في النجف أنهم كانوا يرون أحد المحامين البارزين، وكان من السّادة، يشرب الخمر حتى يثمل ويقع على الأرض. ويقال إنه مرّ زمن على النجف الأشرف كان يتحوّل فيه المشروب الوارد من بوابتها إلى خلّ، كما لم تكن الكلاب تعيش فيها. ويعود ذلك إلى طبيعة الناس الذين كانوا يعيشون في النجف خلال تلك الفترة، حيث لم تكن الحيوانية من صفاتهم. فعندما تنفذ الولاية التكوينية في نفوس الناس، تترك آثاراً عليهم. إذاً، كان ذلك المحامي السيّد يشرب الخمر – بعد مضيّ ذلك الزمن الذي تحدّثنا عنه – فسلّم عليه أحد الأصدقاء وهو في تلك الحال وقال له: إنك إنسان محترم ومتعلم وتعرف الآداب والقوانين كما أنك سيّد أيضاً، فليس من اللائق بحقك أن تثمل وتقع على الأرض ويحصل لك ما يحصل. فأجابه

 <sup>(</sup>۱) عن أبي عبدالله على قال: ما من مؤمن إلا وقد وكل الله به أربعة: شيطاناً يغويه يريد
 أن يضله، وكافراً يقاتله، ومؤمناً يحسده، هو أشدهم عليه، ومنافقاً يتبع عثراته.
 بحار الأنوار ج٦٥ ص٢٢٢.

الرجل قائلاً: يا سيدنا، إنّ المؤمن مبتلى. بلى إنّ الشيعيّ مبتلى ولكن لا يعني ذلك أنّ كل مبتلى هو شيعي. وليس بهذا الشكل يكون «المؤمن مبتلى».

### تصرّف الوَلاية التكوينيّة

ويصل تصرّف الوّلاية التكوينية في الخلق إلى حدّ يستطيع فيه الوليّ بإشارة منه تغيير كل الأكوان. ومن الأمثلة المصغّرة التي استطاع بعض البشر تحمّلها، حادثة شقّ القمر التي حصلت على يد رسول الله خاتم الأنبياء محمد بن عبدالله على انشق القمر بإشارة من يده المباركة (۱). وفي قصة أخرى، كان رسول الله على يضع رأسه المبارك في حجر أمير المؤمنين ولم يكن حضرته قد صلى صلاة العصر بعد ولكنه لم يَشَأ إيقاظ الرسول الله فانتظره حتى يستيقظ بنفسه، إلى أن غابت الشمس (۱). وتنطوي هذه القصة على الكثير من المعاني، إلا أنّ

<sup>(</sup>۱) خطبنا حذيفة بن اليمان بالمدائن: فحمد الله وأثنى عليه. ثم قال: ﴿إِقْتُرَبُّ السَّاعَةُ وَانْتُنْ عَلَى عَهْد وانشق القمر ألا وإن السَّاعَة قد اقتربت. ألا وإن القمر قد انشق على عهد رسول الله ﷺ...﴾ تفسير الميزان ج١٩ ص٠٦.

<sup>(</sup>٢) قال الإمام الصادق ﷺ: صلّى رسول الله ﷺ العصر، فجاء علي ﷺ ولم يكن صلاً ها، فأوحى الله إلى رسوله ﷺ عند ذلك، فوضع رأسه في حجر علي ﷺ، أما فقام رسول الله ﷺ: اللّمم إنّ علياً كان في صلّيت العصر؟ فقال: لا يا رسول الله، قال رسول الله ﷺ: اللّهم إنّ علياً كان في طاعتك، فاردد عليه الشمس، فردّت عليه الشمس عند ذلك. قرب الإسناد ص١٧٥. كما قال الإمام علي ﷺ: إنّ الله تبارك وتعانى ردّ عليّ الشمس مرّتين، ولم يردّها على أحد من أمّة محمّد ﷺ غيري. الخصال ص٥٨٠.

عديمي العقل يستعجبون من عدم إيقاظ أمير المؤمنين للسول الله وعدم تأديته للصلاة، وذلك لأنهم لا يعرفون الولتي. إنّ هذا الولتي هو من الولاية وليس من الولاية، فكلُ فعل يصدر عنه قانوني، لأنّ الدين يستقيم به، وليس هو من يستقيم بالدين. فهو غير محكوم بالدين، بل إنّ الدين محكوم به. كما أن كل ما يصدر عنه يُصوّب الدين، في حين ليس عليه تأدية كل ما يقوله هذا الدين. ومن هنا، أمر أمير المؤمنين أسنّة الرماح الولتي المطلق، برمي القرآن الذي رُفع على أسنّة الرماح بالسهام (۱۱). ولكن حذار من أن يأتي أحدٌ بادّعاء فارغ ويزعم بأنّ بالسهام (۱۱). ولكن حذار من أن يأتي أحدٌ بادّعاء فارغ ويزعم بأنّ كل ما يصدر عنه صحيح، فليس في الوجود أولياء مطلقون غير الأربعة عشر معصوماً على فحسب.





#### الوَلاية والإمامة تخصّان الله وحده

قال سيّدنا ومولانا جعفر بن محمد الصادق عَيْمٌ: ﴿بُنِي الإسلام على خمس: على الصوم والصلاة والحج والزكاة والولاية وما نودي بشيء مثلما نودي بالولاية». والآن قد أصبح معلوماً أنّ هناك وِلاية بكسر الواو ووَلاية بفتح الواو وكلٌ منهما يُنتج ولياً. غير أنه يمكن تعيين الوليّ، من الولاية، من قِبل الخلق في حين لا دخل للخلق في تعيين الوليّ، من الوَلاية. وفي هذا الباب، ينبغي التعمّق والتدقيق في كلا المعنيّيْن والإلتفات إليهما جيداً، فقد وجّهتنا روايات أهل البيت عَمَّ إلى الإثنين معاً، الولاية والوَلاية. ولكن في بعض الأحيان، يقع اشتباه في المعنيّيْن، فيبحث الناس عن آثار الولاية في الولاية وعن آثار الولاية في الولاية، ويقع التشخيص الصحيح على عاتق الخبراء وأهل المعرفة. فعندما يقول الإمام الصادق ﷺ في حديث معتبر: «وَلاية علي بن أبي طالب حصني، فمن دخل حصني أمن من عذابي، يقصد بذلك الوَلاية لا الوِلاية وكذلك في حديث: «والله لا تنال وَلايتنا إلا بورع واجتهاد وعفة وسداده (۱). ويُروى أنه حين دخل الإمام عليّ بن موسى الرضا على مدينة مرو، سأل أحد خدّامه عمّا يتباحث به الناس بشأن وصوله إلى المنطقة. فأخبره الخادم بأنهم يتباحثون في مسألة الإمامة والولاية. وعندها، بيّن حضرته بأنّ كل كلام حول الإمامة والولاية يخرج عن معناه، لأنّ الولاية والإمامة خاصّان بالله تبارك وتعالى، وقد وضعهما أساساً لكل الحقائق.

## الوِلاية من انتخاب الخلق

تتحقّق الوِلاية، إذاً، بتعيين فرد يتمتّع ـ وفق الضوابط الشرعيّة ـ بصفة الأعلم والأعدل والأشجع والأورع، وما إلى ذلك من صفات حميدة يتميّز بها عن سائر الناس، فينتخبونه وليَّ أمر لهم. وفي هذا الصدد، بيّن الله تعالى الأوصاف المطلوبة عن طريق الرسول الأكرم والأئمة على ثم وضع عملية الاختيار في عهدة الناس، ليذهبوا ويعثروا على صاحبها بأنفسهم. ولا شكّ في ضرورة الوِلاية، فإنْ لم يجد الناس كبيراً يهديهم ويرشدهم في صلواتهم، على سبيل المثال، لن يخرجوا من الضلالة والضياع. غير أنه وبسبب إمكانية تدخّلهم في اختيار صاحب هذه الوِلاية، غير أنه وبسبب إمكانية تدخّلهم في اختيار صاحب هذه الولاية،

<sup>(</sup>۱) عن الإمام الصادق ﷺ: ٥... واعلموا أنّ ولايتنا لا تنال إلا بالورع والاجتهاد...، بحار الأنوار ج٦٥، ص٦٥ ح١١٨. ومن خطبة للإمام عليّ ﷺ: «ألا وإنّ لكلّ مأموم إماماً يقتدي به ويستضيء بنور علمه، ألا وإنّ إمامكم قد اكتفى من دنياه بطمريه (الثوب الخلق)، ومن طعمه بقرصيه. ألا وإنّكم لا تقدرون على ذلك ولكن أعينوني بورع واجتهاد، وعفّة وسدادة. نهج البلاغة، الخطبة ٤٥.

قال الله تعالى في آية الكرسي: ﴿ اللهُ وَكُ الَّذِيكَ عَامَنُوا يُغْرِجُهُم مِنَ النُّورِ الظّٰلُمُتِ إِلَى النُّورِ وَالَّذِيبَ كَعَرُوا أَوْلِيا وَهُمُ الطَّلغُوتُ يُخْرِجُونَهُم مِنَ النُّورِ الطّٰلَمَتِ أُولَتِكَ أَصْحَبُ النَّارِ هُمْ فِيهَا خَلِدُوكَ ﴿ () والكلام هنا عن الأولياء الناتجين عن الولاية. فكيف ينتخبُ الناسُ وليّا طاغوتاً ؟ تفيد الروايات الصادرة عن أمير المؤمنين وباقي الأثمة على بأنّ أمراء الناس وحكامهم وسلاطينهم وقاداتهم ينبثقون من ذواتهم، ولذلك يأتون على شاكلتهم، نظراً لكونهم المنتَجْبين. فكما يكون الناس، يكون أولياؤهم. أما في الوَلاية، فيرجع الانتخاب والتعيين إلى الله وحده، حيث يجتبي الحق فيرجع الانتخاب والتعيين إلى الله وحده، حيث يجتبي الحق فيرجع الانتخاب والتعيين إلى الله وحده، حيث يجتبي الحق ويختار من يشاء. وفي هذا السياق، تنحصر الوَلاية الكلية والمطلقة والقدسية في الأربعة عشر معصوماً على ولا أحد سواهم.

# خضوع الوِلاية للوَلاية

وتخضع الوِلاية لتصرّف الوَلاية، فوليّ الوَلاية هو الذي يرسل وليّ الولاية، حيث يقع اختيار الثاني في يد الأوّل. وفي حال بات هذا النظام الإلهي قابلاً للخدش، يظهر الهرج والمرج في كلّ الشؤون.

بموجب هذا النظام، جُعل الأب والأم أيضاً من أصحاب الوَلاية، وليس الولاية، حيث وضعها الله فيهما. وبالتأكيد لم يجتمع الناس ويخرجوا بقرارات توجب للأمّ والأب الحق في أمر ولدهما ونهيه والتحكم بأموره، فيما تُلزم الولد بطاعتهما في كلّ الأمور، بل تمّ هذا الواقع بالجعْل الإلهي، وقضى الله تعالى بأن يكون لكل أب وأمّ الوَلاية على ولدهما. ومن هنا، عندما يغيب الأبوان، لا يحقّ لأحد آخر التصدي لهذه الوَلاية، فالله تعالى يقول في القرآن الكريم: ﴿ فَأَمَّا ٱلْيَتِيمَ فَلَا نَفْهَرٌ ﴾ (١). وقد جاء هذا الحكم بأسلوب الخطاب مع رسول الله ﷺ حتى يصل إلى الآخرين، مِثله مِثل بقيّة الأحكام الواردة بالأسلوب ذاته، وإلّا فهو غير موجّهِ لرسول الله نفسه، حيث تتجاوز وَلايته ﷺ وَلاية الأب والأم الطبيعيّين، وهو القائل: «أنا وعليّ أبوا هذه الأمة»(٢). فرسول الله وأمير المؤمنين صلى الله عليهما وآلهما وسلم هما الأولى بعدم عقّهما، كونهما أبَوَيْ هذه الأمة في المقام الأول ثم يأتي بعد ذلك الأبوان الطبيعيّان في المرتبة الثانية. ﴿ فَأَمَّا ٱلْيَتِيمُ فَلَا نَتْهُرْ ﴾، وحدهما الأب والأم يملكان الحقّ في ضرب ولدهما أو شدّ أذنيه، ولا أحد سواهما، حتى في حال غيابهما. والمقصود من هذه الآية: ﴿فَأَمَّا ٱلْيَتِيمَ فَلَا نَقَهُرُ ﴾ أنه في غياب صاحبَيْ الولاية، أي الأبوَين، لا يحقّ لأحد التدخل باليتيم، لأنّ الله يتولاه،

<sup>(</sup>١) سورة الضحى، آية ٩.

<sup>(</sup>٢) معاني الأخبار ص١١٨.

حينذاك. فقد أوصى الله تعالى باليتيم بهذا القدر بغية حفظ الوَلاية.

## أبتام آل محمد ﷺ

ومن هنا، تدلّ هذه التوصية باليتيم على حقيقة كامنة وراءها، إذ لا تنحصر بشخص اليتيم. ففي زمان الغيبة، يعتبر كل الشيعة أيتاماً لآل محمد (۱) فلاله وإنما يُهين هؤلاء الأيتام ويعمل بخلاف ما ينصّ عليه القرآن الكريم، كل من يتدخّل في أمر الولاية. وما كل المشاكل والصراعات والنزاعات إلا بسبب تدخّل الإنسان في ما لا يعنيه، تماماً مثلما يعود سبب الكثير من حالات الطلاق بين الأزواج إلى تدخّل أقرباء الزوجين في ما لا يعنيهم. فكلّ من يتدخّل في ما لا يعنيهم والبلاء، يتدخّل في ما لا يحتى على أدق المسائل. غير أنّ الحال يختلف عندما ويسري ذلك حتى على أدق المسائل. غير أنّ الحال يختلف عندما يصدر الأمر عن الوليّ المطلق أو عمّن تشرّف بعناية منه وشعّت

<sup>(</sup>۱) عن رسول الله على: أشد من يتم اليتيم الذي انقطع عن أبيه، يتم يتيم انقطع عن إمامه ولا يقدر على الوصول إليه، ولايدري كيف حكمه فيما يبتلي به من شرائع دينه، ألا فمن كان من شيعتنا عالماً بعلومنا وهذا الجاهل بشريعتنا المنقطع عن مشاهدتنا يتيم في حجره، ألا فمن هذاه وأرشده وعلمه شريعتنا كان معنا في الرفيق الأعلى. بحار الأنوار ج٢ ص٢، كما يمكن المزيد من الروايات في أيتام آل محمد في ميزان الحكمة، الريشهري، ج٤ ص٠ ٣٧١. وفي الخبر عن أبي بصير قال: قلت لأبي جعفر هذا عن أيسر ما يدخل به العبد النار؟ قال: من أكل مال اليتيم درهماً، ونحن اليتيم. الوسائل ج٩ ص٢٥٠.

عليه أنواره (١٠). فما من أحد، غير المعصومين الأربعة عشر ﷺ، يحق له إصدار الأوامر للناس بالصلاة والصوم وما إلى ذلك، لأنّ ولايتهم كليّة وشاملة لجميع الخلق.

## الوليّ أولى بالناس من أنفسهم

لقد تم تعريف الوَلاية في يوم الغدير على هذا النحو: "من كنتُ مولاه فهذا عليّ مولاه" (١٠)، أي: كما كنتُ، أنا خاتم الأنبياء محمد بن عبدالله هي أقرب منكم إليكم، وكما كانت لي السيطرة الوجودية عليكم، وكنتُ أولى بأنفسكم من أنفسكم، وأحقّ بالتدخل فيها منكم، فكذلك هو عليّ بن أبي طالب هي، إذ "أنا وعليّ أبوا هذه الأمة". وما كان الله ليتخلق الأبوين في هذا العالم إلا حتى يُعرَف أمير المؤمنين ورسول الله صلى الله عليهما وآلهما وسلم وإلا لكان الجميع قد أتى إلى الدنيا بلا أب ولا أم كآدم "أبو البشر". وبالتالي، فالغاية من خلق البشر عن طريق الأب والأم سيّان والأصلاب والأرحام هي معرفة هذين الموجودين. والأمر سيّان في حالة عيسى بن مريم هي، حيث صدرت تلك النفخة، التي في حالة عيسى بن مريم هي، من أبوة أمير المؤمنين هي،

<sup>(</sup>۱) عن الإمام الحسن العسكري ﷺ: «فضل كافل يتيم آل محمّد المنقطع عن مواليه الناشب في رتبة الجهل، يُخرجه من جهله، ويوضح له ما اشتُبه عليه على فضل كافل يتيم يُطعمه ويسقيه، كفضل الشمس على السُهى. ميزان الحكمة، محمد الريشهري، ج٤ ص٠٣٧١.

<sup>(</sup>٢) قرب الإسناد ص٧٧ وعنه: بحار الأنوار ج٣٧ ص١١٨.

بموجب الوَلاية الغيبية. فأصبح أمير المؤمنين ﴿ بلطفه التام، أباً لعيسى بن مريم ﴿ وَنَفَخْتُ فِيهِ مِن رُّوحِ ﴾ (١) ، تلك الروح التي نُفخت في التي نُفخت في مريم المقدسة (٢) ﴾

للولاية والوَلاية وجودٌ في جزئيات حياتنا، حيث تعود البلاءات والمشكلات التي يقع فيها الإنسان إلى تدخّله بما لا يعنيه، لا سيّما بشؤون الوَلاية. وقد عايش الإمام الصادق في أواخر زمن الأمويين وأوائل زمن العباسيين، وبحسب إحدى الرويات التي تُنقل عنه، فقد توجه إلى المحيطين به يسألهم: أرأيتم أحداً من الناس يناصب لنا العداء صراحة باعتبارنا أولاد رسول الله في وآل بيته؟ أجابوا: لم نر أحداً كذلك. فقال في إنهم ينكرون وَلايتنا باعتبار أنّكم محبّونا، فهم لا يطيقون رؤيتكم (٣). ولذلك، فإنّ من ينكر الولاية فيكم، ينكر وَلايتنا، وبالنتيجة، ينكر الولاية الإلهية. إنتبهوا ولا تنسوا أبداً: ﴿ فَأَمَّا ٱلْكِيمَ فَلَا نَقْهَرَ ﴾، لا دخل لكم بأحد إنتبهوا ولا تنسوا أبداً: ﴿ وَأَمَّا ٱلْكِيمَ فَلَا نَقْهَرَ ﴾ الأمور. وإذا رأيتم أن أبداً، فصاحب الولاية هو من يتولى الأمور. وإذا رأيتم أن

<sup>(</sup>١) سورة الحجر، آية ٢٩.

 <sup>(</sup>٢) ﴿مَثَلَ عِيسَىٰ عِندَ ٱللَّهِ كَمَشَلِ اَدَمَّ خَلَقَكُمُ مِن تُرَاحِ ثُمَّ قَالَ لَهُ كُن فَيَكُونُ ﴾ ، سورة آل عمران ، آية .
 99.

<sup>(</sup>٣) عن أبي عبدالله على قال: ليس الناصب من نصب لنا أهل البيت لأنك لا تجد رجلاً يقول: أنا أبغض محمداً وآل محمد على ولكن الناصب من نصب لكم وهو يعلم أنكم تتولونا وأنكم من شيعتنا. البحارج٧٢ ص ١٣١ وج٧٧ ص ٢٥٣ وسفينة البحار ج٨ ص٢٥٣.

صاحب الولاية ـ أي الأم والأب ـ غائب، دعوا الله يُجري الوَلاية بنفسه، ولا تخوضوا في أمر الخلق ونهيهم.

لا يرتاح الإنسان إلا عندما يتخلّص من نفسه الأمّارة واحتيالها. وقد قال يوسف الصديق على: ﴿إِنَّ النّفْسَ لَأَمَّارَةٌ إِلَاسَتَوِهِ إِلّا مَا رَحِمَ رَبّ ﴾ (١)، وهذا يوسف الصديق نفسه! فقد نزل عليه البلاء لأنه أراد أن يأمر الناس وينهاهم حين نُصّب عزيزاً لمصر. ﴿إِنَّ النّفْسَ لأَمَّارَةٌ إِلا أَنْ النّفسِ المومنين اللّهُ وَإِلَا مَا رَحِمَ رَبّ ﴾، أي: إلا إذا أعاننا أمير المؤمنين على عليها. وإذا لم يُقدِم البشر على إصلاح أنفسهم في هذا المجال، لن يصلح وجودهم على الإطلاق. فالأمر بالمعروف والنهي عن المنكر يستلزم توفّر شروط خاصة في الآمر والناهي، وقد نُقل عن الإمام الصادق على ما مفاده أنّ من يتتبّع عيوب الغير ويلومهم على ذنوبهم، لا يخرج من الدنيا إلا وقد ارتكب الذنوب نفسها (٢).

<sup>(</sup>١) سورة يوسف، آية ٥٣.

الحكمة، ج٣ ص٢٢١٧. ومن كلام لأمير المؤمنين ﷺ: وإنما ينبغي لأهل العصمة الحكمة، ج٣ ص٢٢١٧. ومن كلام لأمير المؤمنين ﷺ: وإنما ينبغي لأهل العصمة والمصنوع إليهم في السلامة، أن يرحموا أهل الذنوب والمعصية، ويكون الشكر هو الغالب عليهم والحاجز لهم عنهم. فكيف بالعائب الذي عاب أخاه وعيّره ببلواه، أما ذكر موضع ستر الله عليه من ذنوبه ممّا هو أعظم من الذنب الذي عاب به، وكيف يذمّه بذنبٍ قد ركِبَ مثله، فإن لم يكن ركب ذلك الذنب بعينه فقد عصى الله فيما سواه ممّا هو أعظم منه. وأيم الله لئن لم يكن عصاه في الكبير وعصاه في الصغير، لجرأته على عيب الناس أكبر. يا عبدالله لا تعجل في عيب عبد بذنبه فلعلّه مغفورٌ له، ولا تأمن على نفسك صغير معصية فلعلّك تُعذّب عليه، فليكفف من علم منكم عيب غيره لما يعلم من عيب نفسه، وليكن الشكر شاغلاً له على معافاته ممّا ابتلي به غيره. وسائل الشيعة، ج ١٥ ص ٢٩١.

إنّ الطهارة خاصّة بالأربعة عشر على ، ولن يجدها الإنسان في أحد سواهم. ويعترف الكلّ ويقرّ بهذه الآية الكريمة: ﴿إِنَّمَا يُرِيدُ اللّهُ لِيُدْهِبَ عَنَكُمُ الرّحْسَ أَهْلَ البّيْتِ وَيُطَهِرُكُمُ تَطْهِيرًا ﴾ (١) . فأهل البيت على لا مثيل لهم وليس بمقدور أحد أن يكون بطهارتهم، وهذه هي الوَلاية. وينبغي عدم اغتياب أحد، أتدرون لم؟ لأن غيبتكم قد تطال شخصاً يضع يده في يد الله (٢) . فانتبهوا، لأن أصحاب الحياة الإلهية والولائية، لا يتدخلون في شؤون أصحاب الحياة الإلهية والولائية، لا يتدخلون في شؤون الآخرين. وإنْ أراد أحدٌ تبيانَ أوامرِ الأئمة الأطهار على ونواهيهم، عليه أن يكون هو نفسه من أهل هذه الأوامر والنواهي.

## لماذا يرفض الناسُ أهل الوَلاية؟

عوداً على بدء، لا تكون الولاية إلّا بالجعْل الإلهي. وقد رأت الملائكة أنّ الله تبارك وتعالى يخلق موجوداً بقوة الولاية، فاعترضوا ولم يقبلوا بذلك: ﴿قَالُوۤا أَتَجَعَلُ فِيهَا مَن يُفْسِدُ فِيهَا وَيَسْفِكُ الدِّمَاءَ﴾ (٢) ﴿قَالُ إِنِّ أَعْلَمُ مَا لَا نَعْلَمُونَ ﴾ (١). ثم خاطب سبحانه وتعالى إبليس قائلاً: ﴿مَا مَنَعَكَ أَن تَسْجُدُ لِمَا خَلَقْتُ بِيدَيِّ ﴾ (١)، أي: ما الذي

<sup>(</sup>١) سورة الأحزاب، آية ٣٣.

 <sup>(</sup>٢) عن رسول الله ﷺ: «اتقوا أذى المجاهدين في سبيل الله، فإنّ الله يغضب لهم كما يغضب للرسل، ويستجيب لهم كما يستجيب لهم». كنز العمال، المتقي الهندي، ج
 ٤، ص ٣١٤. والمجاهد بالجهاد الأكبر أعظم من المجاهد بالأصغر.

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة، آية ٣٠.

<sup>(</sup>٤) السورة والآية نفسها.

<sup>(</sup>۵) سورة ص، آية ۷٥.

منعك من أن تسجد لما لمَسَه علي (١) على ومنذ ذلك الحين، قضت القاعدة بعدم قبول الناس بكل مَن وصل إلى معرفة الولاية، غير أنهم لا يعترفون بالسبب الحقيقي وراء ذلك، فيختلقون عيوباً في ذلك الموالي حتى يبرروا رفضهم له. ولكنّ الحقيقة أنّ العيب فيهم لأنّ ارتباطهم بالولاية ضعيف. ويقول الإمام الصادق على الله علم الناس كيفية خلقهم لما لام أحد أحداً (٢).

#### إيّاكم والتدخل بشؤون الغير!

وينبغي على كل فرد منّا أن يكتب الشعار الآتي على لوح كبير ويعلّقه على جدار منزله حتى لا ينساه أبداً: «لا دخل لي». فإنْ لم يصلح الإنسان من الداخل، لن يصلح من الخارج (٢). ولكنّ الأمر لا يتحقق بالتعليم والمطالعة، إنما ببرق الولاية الذي يسطع على وجود الإنسان. ويُروى أنه في زمن الإمام الصادق ، كان هناك رجلٌ دائمُ القلقِ والسؤالِ عمّا يحدث هنا وهناك نظراً لفضوليّته الشديدة. فقال له الإمام على إذا وضعتَ جوهرة في

<sup>(</sup>۱) من حديث المفاخرة لأمير المؤمنين ﷺ: ١... أنا نجم الله الزاهر، أنا الذي تزوره ملائكة السماوات، أنا لسان الله الناطق، أنا حجة الله تعالى على خلقه، أنا يد الله القوي، أنا وجه الله تعالى في السماوات، أنا جنب الله الظاهر...»، القضائل لابن شاذان ص٨٣، حلية الأبرار ج٢ ص١٢٣.

 <sup>(</sup>٢) الكافي ج٢ ص٤٤. ومن كلام لأبي جعفر ﷺ قال: «لو علم الناس كيف كان ابتداء الخلق لما اختلف اثنان...»، بحار الأنوار ج٥ ص٢٥٢ ب١٠ ح٤٨.

 <sup>(</sup>٣) عن أمير المؤمنين ﷺ: ومن أصلح سريرته أصلح الله علانيته، ومن أصلح فيما بينه
 وبين الله عز وجل أصلح الله له فيما بينه وبين الناس. بحار الأنوار ج٦٨ ص٣٦٧.

يدك وأقفلتها، وقال الناس إنّ ما في يدك ليس سوى طين، فهل يغيّر ذلك شيئاً عندك؟ أجاب: لا، يا ابن رسول الله. فقال جوهرة (١)، فهل يغيّر ذلك شيئاً؟ أجاب: لا. فسأله الإمام: إذاً، ما دخلك أنت بغيرك؟ إنّ التفات الإنسان إلى هذه المسائل يحفظه في يوم القيامة وعلى جسر الصراط. فشيعة أمير المؤمنين ﷺ محكومون بالضوابط، حيث يُنقل عن أمير المؤمنين عِش في نهج البلاغة قوله: «طوبي لمن لزم بيته وأكل قوته وبكي على خطيئته والناس منه في راحة»<sup>(٢)</sup>. وبالتالي، ينبغي على الإنسان المعيوب أن لا ينظر إلى عيوب الآخرين، إذ من علامات الجهل وجنوده انصراف الناس عن عيوبهم والخوض في عيوب الغير، في حين يتعيّن على الإنسان، أولاً، أن يأمر نفسه بالمعروف وينهاها عن المنكر. فعمّ يبحث هذا الإنسان خارج وجوده؟

<sup>(</sup>۱) قال الصادق ﷺ - لبعض الشيعة - وقد ذكر له أنّ قوماً يعيّرونهم بنسبّتهم إليه، فقال ما معناه: أرأيت لو أنَّ في يدك جوهرة، وأجمع الخلق على أنّها غير جوهرة، أكان يؤثر ذلك في علمك شيئاً؟ فقال: لا. قال: افهكذا إذا عابوكم على صحّة الاعتقاد، فلا يؤثر قولهم، ولو ساعدهم على ذلك سائر من خالفكم من العبادة. روى نحوه ابن شعبة في تحف العقول ص ٣٠٥، عن الامام الكاظم ﷺ يوصي هاشم بن الحكم.

<sup>(</sup>٢) قال أمير المؤمنين ﷺ: يا أيها الناس، طوبي لمن شغله عيبه عن عيوب الناس، وطوبي لمن لزم بيته، وأكل قوته، واشتغل بطاعة ربه، وبكي على خطيته، فكان في نفسه في شغل، والناس منه في راحة. نهج البلاغة خطبة ص ١٧٦، بحار الأنوار ج٧٦ ص ٣٥٠، مستدرك الوسائل ج١ ص١١٦ ح١٣٧.

#### اللجوء إلى كربلاء

وتصرف قضية كربلاء والحسين في ذهن الإنسان عن كلّ تلك المفاسد. فكلّ من يلتفت إلى الحسين في ، يعجز عن الالتفات إلى أي شيء آخر. ولكن عجباً إنْ لم تنجح هذه النقطة النورانية في جذبنا وفي جعل كربلاء مستقراً دائماً لنا ، فوا أسفاه إنْ خرجنا من كربلاء . وتجدر الإشارة إلى أنه من ضمن التوجيهات الباطنية التي يعطيها المرشد لمريده هو الذكر الطويل ، بهدف إبقاء فمه مغلقاً طيلة وقت الذكر . فما ينزل على الناس من أوزار وبلاءات ليس إلا بسبب ألسنتهم (١٠) . ومن جديد ، ﴿ فَأَمَّا ٱلْيَتِهَ فَلاَ نَقْهَرٌ ﴾ (٢) ، لستَ أنت وليّ من غاب عنه وليّه ، فالقرآن يقول ﴿ وَمَا آنتَ عَلَيْهِم بِمُصَيْطِرٍ ﴾ (٤) ، ﴿ إِنَّكَ لاَ تَهْدِى مَن أَحْبَبْكَ وَلَكِنَ اللّهَ يَهْدِى مَن يَشَاءً ﴾ (٥) .

وقد أوصى أمير المؤمنين ولده الحسين بَهِ مخاطباً إيّاه: بنيّ حسين، لا تُؤيِس مذنباً، (أليس الحسين رحمة الله الواسعة؟) رُبّ عاكفٍ على ذنب فختم له بخير، وربّ عاملٍ للخير كانت عاقبته

 <sup>(</sup>۱) قال رسول الله ﷺ: وهل يكبّ الناس على مناخرهم في النار إلا حصائد ألسنتهم.
 أصول الكافي ج٢ ص١١٥، جامع السعادات ج٣ ص٤٧.

<sup>(</sup>٢) سورة الضحى، آية ٩.

<sup>(</sup>٣) سورة الزمر، آية ٤١.

<sup>(</sup>٤) سورة الغاشية، آية ٢٢.

<sup>(</sup>٥) سورة القصص، آية ٥٦.

شراً (١)، لأنه يتدخّل في شؤون الآخرين. لا تخرجوا من كربلاء، وأصغوا لأحاديث الأئمة ﷺ وامتنعوا عن الخوض في عيوب الغير.

~ 90.~~

<sup>(</sup>۱) من وصيّة أمير المؤمنين ﷺ لابنه الحسين ﷺ: «اي بنيّ، لا تؤيّس مذنباً، فكم من عاكف على ذنبه خُتم له بخير، وكم من مقبل على عمله مفسد في آخر عمره، صائر إلى النّار، نعوذ بالله منها، تحف العقول ص.٩١.

# الفهرس

| ٠.  | المقدمة                              |
|-----|--------------------------------------|
| ١١  | الشَّذَا الأوَّل                     |
| ١١  | آثار حديث الكساء                     |
| ١٦  | الرؤية لإدراك الحقيقة                |
| ۱۷  | إدراك الحقيقة عبر السمع              |
| ۱۷  | حقيقة «العليّ الأعلى»                |
| ١٩  | السرّ الظاهريّ والغيبيّ لحديث الكساء |
| Y 0 | الشَّذا الثاني                       |
| 40  | إدراك معاني ومفاهيم «حديث الكساء»    |
| 77  | الرواية والإرتواء                    |
| 44  | العلاقة بين النظرة والانتظار         |
| ٣٢  | طريق الشمّ للارتباط بالحقيقة         |
| ٣٦  | اتصال حاسّة الشمّ بالقلب             |
| ٣٩  | الشَّذَا الثالث                      |
| ٣٩  | شهادة أمّ البنين ﷺ                   |

| ٤١ | «عليّ صحيفة مغلقة لم يقرأها أحد» |
|----|----------------------------------|
| ٤٢ | حضور أمّ البنين ﷺ في البقيع      |
| ٤٣ | زيارة أمّ البنين ﷺ               |
| ٤٧ | الشَّذا الرابع                   |
| ٤٧ | الحقيقة المستورة                 |
| ٤٨ | ليلة القدر                       |
| ٤٩ | ستر الحقائق يصون قدرها           |
| ۰۵ | سبُل الوصول إلى المستور          |
| ٥٢ | السبيل الأمضى لإدراك الحقائق     |
| ٥٢ | دور اللمس في الوصول إلى الحقيقة  |
| ٥٨ | ينبوع المحبّة                    |
| 11 | الشَّذا الخامسالشَّذا الخامس     |
| ۲۲ | الذَّوق وأهله                    |
| ٦٣ | الرّبط بين النظر والذوق          |
| ٦٥ | من هم أهل العلم؟                 |
| ٦٧ | الألفاظ والأسماء                 |
| ٧٠ | الولاية الذوقيّة                 |
| ۷٥ | الشَّذَا السادس الشَّذَا السادس  |
| ۷٥ | ذخائر أهل البيت ﷺ                |
| ٧٧ | ظلم المتوكّل                     |
| ۸٠ | الإرتباط بالولتي                 |
| ۸۱ | أهل البت عندهم الدواء لكلّ داء   |

| ۸۲ | التوسل بأهل البيت ﷺ يرفع البلاءات                   |
|----|-----------------------------------------------------|
| ۸٥ | الشَّذا السابع                                      |
| ۸٥ | حديث الكساء يحلّ المشكلات                           |
| ۲۸ | بركات شهر رجب ٢٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠ |
| 71 | مظهر اسم الجواد                                     |
| ٨٧ | معنى الجود                                          |
| ۸٩ | أثر الأبناء على الآباء                              |
| ۹. | أثر الارتباط بالحسين ﷺ                              |
| 91 | ذكر عليّ ﷺ يحفظ القلب                               |
| 97 | عشق الحسين ﷺ الدواء الأنجع                          |
| 90 | الشَّذا الثامنا                                     |
| 90 | حديث الكساء وآية التطهير                            |
| 90 | المصافحة توصل إلى الحقيقة                           |
| 4٧ | معنى االكفر، ومفهومه الكفر،                         |
| 97 | من هم الذين يُعرفون ببناتهم؟                        |
| ١. | 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1               |
| ١. | f to the offi                                       |
| ١. | المَّ أَنَّ الْمُ                                   |
| ١. | . 11 11 1 1                                         |
| ١. | - e1 + X1 11                                        |
| ١, |                                                     |
| ١, | *1.11                                               |

| 111 | قلب المؤمن هو بيت الله                                                      |
|-----|-----------------------------------------------------------------------------|
| ۱۱۳ | توحيد القلوب                                                                |
| 118 | منشأ فرح الشيعة وحزنهم                                                      |
| 110 | التصفيق من مظاهر الفرح                                                      |
| 119 | الشَّذَا العاشرا                                                            |
| 119 | الوَلاية أساس الدين                                                         |
| ١٢٠ | الفرق بين الوِلاية والوَلاية                                                |
| 171 | أقسام الوَلاية                                                              |
| 177 | الوَلاية تستبطن العبادات                                                    |
| ۱۲۳ | أثر الوَلاية على الأنبياء                                                   |
| 170 | حقّ أستاذ الوَلاية                                                          |
| 177 | الوَلاية عطاءٌ من الحق تعالى                                                |
| 179 | الشَّذَا الحادي عشرالشَّذَا الحادي عشر                                      |
| 179 | زيارة الله فوق عرشه                                                         |
| ۱۳۰ | الشفاء في تربة الإمام الحسين ﷺ                                              |
| ۱۳۲ | خاصيّة زيارة سيّد الشهداء ﷺ                                                 |
| ١٣٣ | جاذبيَّة كربلاء                                                             |
| 145 | أرض كربلاء وتجلياتها                                                        |
| ۱۳۷ | الشَّذا الثاني عشرالشَّذا الثاني عشر                                        |
| ۱۳۷ | أركان الإسلام                                                               |
| ۱۳۸ | شهادات الزور بحق عليّ عليّ عليه عليّ الله الله الله الله الله الله الله الل |
| 140 | 1 11 - 27 - 11 - 1 - 1 - 1 - 1 - 1 - 1 - 1 - 1 -                            |

| 144 | حقّ القرآن على النبيّ عيسى ﷺ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|-----|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۱٤٠ | القرآن ثبّت الوَلاية القرآن ثبّت الوَلاية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 127 | لا حقيقة عدا أهل البيت ﷺ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 184 | الوَلاية هديّة من الله تعالى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 120 | فاطمة ﷺ حقيقة «السلام»                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ۱٤٧ | الإسلام هو الدين الفاطميّ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ١٤٨ | الموالون مُختارون                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ١٥٠ | أثر قبول الوَلاية والتردّد فيها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ١٥٣ | «أفضل» في إذن الزيارة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 100 | الشَّذَا الثالث عشر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 100 | ركن الإسلام الأهم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 100 | الوصيّة أساس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 104 | الخُمس صِلة الوصل مع الوليّ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 107 | حضور الموت                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 109 | الوصيّة خلاصة الحياة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 17. | نؤل الشفاعة بالموت                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 177 | الشفاعة وأصحاب الحسين عَيْثِهِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 178 | الورع والاجتهاد شرطا الوَلاية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 178 | المفاهيم الخاطئة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|     | المستخفّ بالصلاة مستخفّ بالوَلاية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 177 | الشَّذا الرابع عشرالسَّذا الرابع عشر السُّدا الرابع عشر السُّدا الرابع عشر السُّدا الرابع عشر السُّدا الرابع عشر السُّد الرابع ال |
| 179 | هنالك الولاية لله                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 179 | سانت الولاية لله                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |

| ٧٠  | الوجود خاضع لسيطرة الولتي            |
|-----|--------------------------------------|
| ۱۷۱ | كما تكونوا، يُولِّي عليكم            |
| 171 | الوَلاية أزليّة أبديّة               |
| ۱۷۳ | وَلاية علي ﷺ أصل الدين والحصن الحصين |
| ۲۷۱ | الإجازة في نقل الروايات              |
| ۱۷۷ | الشيعيّ مُبتلى                       |
| 179 | تصرّف الوَلاية التكوينيّة            |
| ۱۸۱ | لشَّذا الخامس عشر                    |
| ۱۸۱ | الوَلاية والإمامة تخصّان الله وحده   |
| ۱۸۲ | الوِلاية من انتخاب الخلق             |
| ۱۸۳ | خضوع الوِلاية للوَلاية               |
| ١٨٥ | أيتام آل محمد ﷺ                      |
| ۲۸۱ | الولتي أولى بالناس من أنفسهم         |
| ۱۸۹ | لماذا يرفض الناسُ أهل الوَلاية؟      |
| ١٩٠ | إيّاكم والتدخل بشؤون الغير!          |
| 197 | اللجوء إلى كربلاء                    |